SAMENLEVING IN PERSPECTIEFTF

MAATSGHAPPELLKE
PRAKTLIK

HENK DIEPENMAAT







Een filosofie van de maatschappelijke praktijk






Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Henk Diepenmaat

Samenleving in perspectief.
Een aanpak voor de verbetering
van maatschappelijke praktijken, deel 1



Dit boek is mede mogelijk gemaakt door KSI (Kennisnetwerk Systeeminnovaties en Transities).

Gedrukt op zuurvrij en ongebleekt papier.

Voor zover het maken van kopieén uit deze uitgave is toegestaan, dient men de wettelijk
verschuldigde vergoedingen te voldoen aan de Stichting Reprorecht (Postbus 3051, 2130 KB
Hoofddorp). Voor het overnemen van gedeelte(n) uit deze uitgave in readers en andere
compilatiewerken dient men zich tot de uitgever te wenden.

© 2008 H. Diepenmaat. Alle rechten voorbehouden. Niets van deze uitgave mag worden
verveelvoudigd, opgeslagen in een geautomatiseerd gegevensbestand of openbaar
gemaakt, in enige vorm of op enige wijze, hetzij elektronisch, mechanisch, door fotokopieén,
opnamen of op enig andere manier, zonder voorafgaande schriftelijke toestemming van de
rechthebbenden.

© 2008 H. Diepenmaat. All rights reserved. No part of this publication may be reproduced,
stored in a retrieval system, or transmitted, in any form or by any means, electronic,
mechanical, photocopying, recording, or otherwise, without prior permission in writing from
the proprietors.

OMSLAG: Loss grafisch ontwerpers, Amsterdam
TREFWOORDEN: filosofie, management

NUR: 730, 801

ISBN/EAN:



Truth gains more even by the errors of one who, with due study and preparation, thinks
for himself, than by the true opinions of those who only hold them because they do

not suffer themselves to think. Not that it is solely, or chiefly, to form great thinkers,
that freedom of thinking is required. On the contrary, it is as much, and even more
indispensable, to enable average human beings to attain the mental stature which

they are capable of. There have been, and may again be, great individual thinkers, in a
general atmosphere of mental slavery. But there never has been, nor ever will be, in that
atmosphere, an intellectually active people.

John Stuart Mill, On Liberty

Voor Hilda
Voor Frank en Chris






Inhoud

Voorwoord

Persoonlijke inleiding
Wat wij doen maakt uit
De noodzaak van wereldverbetering
De centrale vraag
Oogmerk
Een steen in de rivier
Eclecticisme en consistentie
Bronnen

Opbouw van ‘Samenleving in perspectief’
Algemene opbouw
Perspectief en de radicale actorthese
Filosofische gedachten
Ethische repercussies
Pragmatische consequenties
De praktische aanpak
De serie in zijn geheel

1. Filosofie

Samenvattende leeswijzer Deel 1
1.a Kwartiermaken

Barst

Onze wereld 53, Nijmegen 54, Toveren 54, Zeno 55,
Ziirich en zo 56, Chocola 56, Creativiteit 56, Cultuur 57,

15

17
17
18
20
22
23
24
25

27
27
28
31
34
36

39
40
41
43

51

53




Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Knikkers 57, Schaken 57, Taart 58, Logisch 58, Toeval 60,
Van orde, chaos en schepping 6o, Tijd 62, Kei 63, Stemmingen 63,
Op de kermis 65, Bos 65, Bos (2) 65, Kei (2) 66, Spiegel 67,
Jonge hond 67, Baby 67, Contrast 68, Rafeltjes 69, De uitdaging 71

Wij en de wereld

Eén gedeelde wereld

Ieder zijn wereld

Iedere wereld zijn bestaansrecht
Van eekhoorntjes en taakvlucht

Mijn relatie met de wereld bestaat door mij én de wereld

Het wereldspectrum
Dansen op het slappe koord
Fundamenten van het wereldspectrum

Geef mij een plek...

Verankering van het slappe koord

Het individuele haakje

Wie ben ik, wat ben ik, waar stop ik?
Particulariteit in zijn limiet

Het gedeelde haakje

De gedeelde wereld in zijn limiet
Overeenkomst tussen de limieten

Het samen zijn in deze wereld

Wie ben ik dan en wat is de wereld?
Relativisme en positivisme schieten tekort
Eerste schets van de filosofie van de praktijk

Perspectief en bewustzijn

Terugkijken

Bouwen

Perspectivisme en de definitie van een perspectief
Perspectief en ervaren

Perspectief en bewustzijn

73
73
74
74
75
76
77
78
78

o1
91
92
92
94
94



Inhoud

1.b Perspectivisch structuralisme 97
Filosofische noties in perspectief 99
Copernicaanse wendingen 99
De begrippen fysiek, mentaal en sociaal 105
De materiéle wereld 105

De mentale wereld 105

De sociale wereld 106
Ervaren — doorlopen van perspectief — leren 106
Dingen 107
Concepten, denken en kennis 110
Van denken en handelen 112
Popperiaanse sinaasappels 114
Tijd en ruimte 115
Ruimte 116

Tijd 118
Tijd-ruimte 119

Het onderscheid tussen tijd en ruimte 120
Situaties en veranderingen 121
Het ervaren van situaties en veranderingen 122

Is iets een situatie of juist een verandering? 123
Situaties bestaan mede uit veranderingen 125
Twee keer op dezelfde plek> 125

Tijd en ruimte, materie en geest, situatie en verandering 126
Ervaren vooronderstelt intentionaliteit, gerichtheid 127

De objectieve en subjectieve beschouwer 127
Beschouwen 128
Objectief en subjectief 129
Focussen 131
Kijken, zien en weten 132
Het modelbegrip 135
Definities 136
Modelrelaties 136
Abstractie 137
Representatie 139

Het modelbegrip in perspectief 139



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

10

Modelleren in perspectief 141

Nieuwe definities 142

Heden 145
Optrekkend stof 145
Leven 147
Leefje filosofie 147
Leven op het scherpst van de snede 149
Opmaat 149

Een verhaal van een gezin 149
Terugblik 153
Intermezzo: schaalsprongen 154
Leven als modelleren 155

Het grootste en het kleinste perspectief 155

Definitie van bewustzijn 155

De mens en de wereld als emergente eigenschappen 157
Pluriformiteit maar dan anders 158
Zelfbewustzijn en omgevingsbewustzijn 158

Een spectrum van menselijk bewustzijn 160
Onderbewust en onbewust zijn 162
Bewustzijn en entropie 164

Het leven als modelleerproces 167
Bewustzijn als heden 168
Wat is vetleden, wat is heden en wat toekomst? 168
Bewustzijn als bias 168
Bewustzijn als gevangenis 169

De centrale rol van emergentie voor wereldverbeteren 169

1.c Een filosofie van de maatschappelijke praktijk 171
Kantelpunt 173
Alle vastigheid aan flarden 173
Wereldverbeteren is een menselijke notie 173
Kantelen 174
Een fenomenaal conflict 175

Twee filosofische oerthema’s 175



Inhoud

Wat is de mens, wat is zijn wereld?
Zijn de dingen of worden ze?

Oplossingen voor de oerthema’s
Oplossing voor de definitie van mens en wereld
Oplossing voor de kwestie zijn of worden
Onversneden universalisme
Structuur en betekenis in deze filosofie

De oerthema’s op ramkoers

Wolken temmen
De mens als wolkentemmer
1a  Tijd-ruimte in het materiéle domein

1b  Formele en informele instituties in het sociale domein

2a  Plukvorming

2b  Padvorming

2c  Hybriden van plukjes en paadjes
3a  Abstractie

3b  Specificatie

4a  Categorisering

4b  Specialisering

5 Het wereldspectrum

Een magistrale paradox
Een bijzondere onzekerheidsrelatie
Het wereldspectrum als meesterdompteur
Oplossing: het conflict is een magistrale paradox

Maatschappelijkheid vereist pluriformiteit én uniformiteit

Intuitieve vertaling van het conflict
De oplossing van het conflict in formulevorm
Voorbeelden van Proces = Identiteit
Samenvatting van conflict en oplossing

De maatschappij als multi-actor praktijk
Van mens en wereld
De wereld die er is
De gedeelde wereld en het wereldspectrum
Van rechts naar links scheurt het wereldspectrum
De mens die er is

197
197
198
200
202
203
204
205
206

207
207
207
208
209
209

11



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

12

De individuele mens en het wereldspectrum 209

Van links naar rechts sluit het wereldspectrum zich 211
Bevolkt de mens de wereld? 212
De intuitieve mens ontleed 212

De intuitieve gedeelde wereld ontleed 213
Metafysisch geklets? 213

De vergissing als venster op de objectieve werkelijkheid 214
Mens en wereld gaan langzaam in elkaar over 216
Perspectivische positionering van deze filosofie 217
Definitie van het actorbegrip 219
Het intuitieve actorbegrip 220
Perspectivische fundering van het actorbegrip 221
Perspectivische definitie van een actor 225

De maatschappelijke multi-actor praktijk 225
De pragmatische kracht van het actorbegrip 226

De radicale actorthese 227
Maatschappelijke praktijken emergeren uit actoren 228

De maatschappij als multi-actor praktijk 229
Maatschappelijk perspectief 231
Maatschappelijk perspectief 231
Een uitdagend perspectief 231
Vier niveaus van inzicht 233
Voorbeelden van maatschappelijk perspectief 234
De hamvraag 235
Maatschappelijk potentieel 236
De frontier van het ervaren 239
Een verkenning van de grenzen 239
Filosofie en ethiek 240
In het brandpunt 240
Aan de rand 243
Anticiperend en confronterend ervaren 244
Emergent bewustzijn ervaart zich reorganiserend perspectief 245

De kwintessens van tijd 246



Inhoud

Intentioneel handelen 247
De vrije wil 249
Wat we nog niet ervaren 250
Snuffelen over de grens 250

Zijn er dingen die we niet ervaren? 251

Het lampje van de koelkast 252

De schipperende agnost 252
Waarom is er iets, veeleer dan niets? 253

De maatschappelijke frontier 254
Kracht en zwakte van het gangbare wereldbeeld 254

Het gangbare wereldbeeld in perspectief 255
Mens en wereld 256
Verleden, heden en toekomst 256
Actorspecifieke en maatschappelijke tijd 258

Het heden is maatschappelijk 260

Het ontbreken van een maatschappelijk moreel besef 260

Het ontwikkelen van maatschappelijk moreel besef 262

1.d Afronding 205
Perspectivisme vergeleken 267
De waarheid in het midden? 267
De positivistische en relativistische premisse 267

De positivistische en relativistische drogreden 268
Perspectivisme omsluit positivisme en relativisme 268
Perspectivisme biedt maatschappelijk perspectief 269

De perspectivische premisse 271
Evolutietheorie 271
Neurologisch connectionisme 273
Valt het perspectivisme te bewijzen? 276
Het perspectivisme is axiomatisch 276

Het perspectivisme is pre-ontologisch 277

Het perspectivisme is pre-empirisch 277
Wereldverbeteren overstijgt wetenschappelijke vermogens 278

De rol van wetenschap in wereldverbeteren 279

Hoe is het perspectivisme dan wel te bewijzen? 280



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Sluitsteen
Twee onbegrepen actoren
Maatschappelijke situaties en dynamiek in 3D
Het sluiten van het wereldspectrum
De sluitsteen als bron van tijd en leven

Barst weg
Nijmegen 291, Toveren 291, Zeno 292, Ziirich en zo 293,
Chocola 293, Creativiteit 294, Cultuur 294, Knikkers 295,
Schaken 295, Taart 295, Logisch 296, Toeval 296, Van orde,
chaos en schepping 296, Tijd 297, Kei 297, Stemmingen 297,
Op de kermis 297, Bos (1+2) 298, Kei (2) 298, Spiegel 298,
Jonge hond 298, Baby 298

Grondslagen voor de wereldverbeteraar

Dankwoord

Index

283
283
286
288
289

201

301

305

309



Voorwoord

De serie Samenleving in perspectief stelt een even relevante als lastige vraag
centraal: hoe kunnen we sociaal samenleven, als pluriforme mensen in een
gedeelde wereld? Voor bruikbare antwoorden op deze vraag bestaat veel inte-
resse en emplooi. Het gaat om verbetering van onze maatschappelijke praktij-
ken op het gebied van milieu, de bouw- en woonpraktijk, de zorg, onderwijs,
armoedebestrijding, mobiliteit, energie- en klimaatvraagstukken, en de
financiéle wereld. We zetten gestaag stappen in een goede richting maar de
praktijk is soms weerbarstig en het kan zoveel beter.

Op de grens van verschillende disciplines werkt Henk Diepenmaat al vele
jaren als practitioner in complexe spelersvelden. Hij doet dat vanuit een nieuwe
kijk op deze problematiek en die is volgens hem hard nodig. Willen we maat-
schappelijke praktijken verder verbeteren, zo stelt hij, dan moeten we een
ander begrip ontwikkelen over hoe deze praktijken in elkaar zitten, hoe ze
zich ontwikkelen en vooral hoe ze doelgericht ontwikkeld kunnen worden.

In deze serie presenteert hij zijn bijdrage aan deze problematiek: het ‘recursief
perspectivisme’. Afwisselend met penseel en verfroller schetst hij aspecten
van onze sociale werkelijkheid in nieuwe perspectivische kleuren. Door her-
haald gebruik van het fenomeen perspectief ontstaat een pragmatische kijk op
de verbetering van onze maatschappelijke praktijken. Zijn integrale blikveld
omvat daarbij filosofische grondslagen, ethische gevolgen en pragmatische
consequenties. Praktische werkwijzen voor de maatschappelijke verbeter-
praktijk van alledag ontsluit hij in een bijpassend werkboek.

Het eerste deel van de serie, Een filosofie van de maatschappelijke praktijk, introdu-
ceert het model van het ‘recursief perspectivisme’ en biedt filosofische posi-
tionering. Verschillende dualiteiten worden perspectivisch geanalyseerd en
van hun ontologische voetstuk ontdaan: mens—wereld, situatie-verandering,
beta—gamma, feit-mening, beeld—werkelijkheid, tijd-ruimte, sociaal-parti-
culier. Uit de resulterende inzichten construeert hij een nieuw en activerend
beeld van ons mensen in de wereld. Daarin staan uitsluitend perspectivische
actoren centraal, die elkaar ontmoeten in concrete maatschappelijke samen-
hangen. Het resultaat is nieuw zicht op een pragmatische maatschappelijke

15



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

16

verbeterpraktijk. Het recursief perspectivisme staat hiermee in het brandpunt
van de maatschappelijke ‘maakbaarheidsdiscussie’. Het boek combineert
alledaagse voorvallen met grote abstracties en uiterst persoonlijke ervarin-
gen. In Henk Diepenmaats eigen woorden is dat een bijzonder mengsel van
eclecticisme, common sense en nieuwe inzichten. Dat rijgt hij consequent aan-
een tot één draad van perspectief, met één doel voor ogen: het verbeteren van
onze maatschappelijke praktijken.

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk opent nieuwe vensters op de maat-
schappelijke verbeterpraktijk en het geboden uitzicht is zeer de moeite
waard.

Jacqueline Cramer
Minister van VROM



Persoonlijke inleiding

Wat wij doen maakt uit

Ik ben een wereldverbeteraar. Ik weet het, het is een boude uitspraak die tot
fronsende wenkbrauwen zal leiden. Ik ben overigens ook een levensgenieter
en een optimist. Maar de waarheid moet gezocht, gezegd en weer opnieuw
worden gezocht. En spoken moeten op tafel. Wereldverbeteraar, dat is wat ik
in essentie ben.

Dat klinkt wellicht wat naief, mogelijk zelfs pedant, en dat is niet mijn bedoe-
ling. Ik geef daarom meteen en grif toe dat ik maar al te vaak helemaal niet tot
daden kom. En de daden waar ik wél toe kom resulteren vaak in iets anders of
zelfs het tegendeel van wat ik verwachtte. Die wereld is immers wel héél erg
complex. Een preciezere omschrijving is daarom dat ik regelmatig de aan-
drang bezit mijzelf en de wereld om mij heen te verbeteren. Mijn intenties zijn
die van een wereldverbeteraar.

Daarbij ben ik me scherp ervan bewust dat noties als evolutie’, zelforgani-
satie?, emergentie’ en autonomie* een groot stempel drukken op de wijze

1 Evolutie: het als vanzelf, geleidelijk onder druk van omstandigheden een beter op deze
omstandigheden toegesneden mate van organisatie krijgen (vergelijk de evolutietheorie).

2 Zelforganisatie: grotere organisatorische verbanden ontstaan als consequentie van de
aanwezigheid van kleinere die elkaar weten te vinden, zoals het ontstaan van gilden of het
groeien van markten.

3 Emergentie: het oprijzen, opdoemen van een verschijnsel in een bewustzijn. Dit kan door-
dat zich iets nieuws aandient (iemand komt tevoorschijn van achter een huis) of door het
in samenhang interpreteren of opereren van vele reeds aanwezige kleinere zaken (zoals
het beschouwen van vele individuen met individuele eigenschappen als een groep, met
groepseigenschappen; het ontstaan van een klimaatprobleem uit vele emissies van broei-
kasgassen; het ontstaan van een beeld uit pixels, het ontstaan van grotere maatschap-
pelijke praktijken uit de acties van individuele actoren). Het omgekeerde proces, het
verdwijnen van een verschijnsel uit een bewustzijn, is overigens zeker zo relevant. Zie ook
vanishing properties in mijn proefschrift: Trinity, Model-based support for multi-actor problem
solving, Henk Diepenmaat 1997, beschikbaar via het internet op url http://dare.uva.nl/en/
record/24151.

4  Autonomie: het vanzelf ontstaan of aanwezig zijn van dingen of krachten, zonder wil of
beinvlioedingsmogelijkheden of bestuur vanuit een ander standpunt.

17



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

18

waarop onze maatschappelijke praktijken — de meest complexe systemen
die we kennen — (zich) ontwikkelen en veranderen. Vele dingen overkomen
ons, of we willen of niet. Een enorme komeetinslag op aarde kan een einde
maken aan het menselijk bestaan, dat is zonneklaar, maar ook een door en
door menselijk fenomeen als racisme lijkt soms volslagen autonoom om zich
heen te grijpen. Vele andere dingen hebben we toch echt zelfin de hand, al is
het maar ten dele. Het leven is één groot samenspel van intentie en emergen-
tie, van anticipatie en confrontatie. Daarom voor mij geen fatalisme of esca-
pisme. U en ik, we leven ons leven in de ons omringende wereld en de wijze
waarop we dat doen —u, ik, wij met zijn allen — bepaalt in hoge mate hoe onze
maatschappelijke wereld er uit ziet.

Ik wil hier dan ook stevig positie kiezen. Ik ben verre van een rabiaat maak-
baarheidsadepts. Ik vind echter wel dat het enorm uitmaakt wat ik en andere
mensen doen in de wereld. En niet alleen dat: ik acht onze samenleving in veel
grotere mate maakbaar dan dat we als mensheid op dit moment laten zien. Er
is veel ruimte voor verdere wereldverbetering. De serie ‘Samenleving in per-
spectief’ is een bijdrage aan de benutting van dit potentieel.

De noodzaak van wereldverbetering

Behoeft onze wereld dan zoveel verbetering? Ons eigen land is immers rijk, in
relatieve en absolute termen. We leven in een complexe westerse democratie.
We zijn gewoonlijk welvarend en leven goed georganiseerd. Toch knaagter iets
bij velen van ons. Of u nu politicus bent, onderwijzer, bankier of programma-
manager; u zult dat gevoel herkennen. Het gevoel dat onze maatschappelijke
praktijken hetvaak toch nét niet helemaal zijn — neem de zorg of het onderwijs
in ons eigen land, zaken die op mondiale schaal soms ronduit slecht functio-
neren, tot aan hongersnoden en grootschalig bruut geweld toe.

Kijken we dichtbij, dan zien we praktijken als een fragmenterende politiek,
scheuren in het onderwijs, een te weinig menselijke en steeds minder goed
betaalbare zorg, de soms bizarre realiteit van ziek zijn tussen medische disci-
plines in, een bouw die moeite heeft in samenwerking de vraag van gebruikers
goed te raken, wetenschap die nog te veel met de rug naar maatschappelijke
noden staat, stagnerende en vervuilende mobiliteit, schaarste en eenzaam-

5  Maakbaarheid: een positie die vooronderstelt dat ook maatschappelijke praktijken gewoon
te ontwerpen en implementeren zijn, zoals dat gebeurt bij ontwerp en bouw van een huis.



Persoonlijke inleiding

heid, ongelijke kansen waar dat niet nodig is, criminaliteit en onveiligheid in
onze wijken.

Kijken we naar de wereld in zijn geheel, dan zien we ook bruut geweld op gro-
te schaal, honger, armoede en ziekte, in arme maar zelfs ook in welvarende
staten, broeikasproblematiek in combinatie met toenemende problemen in
de mondiale energievoorziening, een groeiende aanslag op onze leefomge-
ving, de soms perverterende consequenties van economische concurrentie
tussen naties en wereldhandelsblokken, marginale aandacht voor dierenwel-
zijn, terrorisme, toenemende spanningen tussen de Islam en het westen, een
behoefte aan emancipatoire tendensen op vele fronten, een te lage kwaliteit
van onderwijs op diverse schalen, een te veel op korte termijn en eigen voor-
deel gericht handelen van vele ondernemers, werknemers, politici, ambtena-
ren en consumenten. De wereld behoeft onmiskenbaar verbetering, op kleine
en grote schaal. Ik noem hierboven slechts een aantal voorbeelden, maar kijk
zelf om u heen.

Hier tegenover staan de vele wonderlijke vormen van menselijke eendracht en
samenwerking die we samen ervaren in al hun diversiteit. Zoals wederzijdse
verliefdheid, een hechte moeder-kind relatie, een verpletterend concert van
Beethovens Negende of een verstilde uitvoering van het Stabat Mater van Per-
golesi, een sprankelende stad, een sterk cluster van bevlogen en betrokken
politici, ondernemers en klanten, Nederland in tijden van een sterk Oranje,
een regering die daadwerkelijk het voortouw neemt in het verbeteren van een
land, Europa in tijden van wederopbouw, of het oprichten van de Verenigde
Naties. En dan laat ik nog na de vele positieve effecten van zorg, onderwijs,
bouw, mobiliteit, energievoorziening, wetenschap, al die maatschappelijke
praktijken die ik zojuist in een wel erg eenzijdig daglicht stelde, te prijzen.
Want die wegen nog steeds het zwaarst. Ik put uit deze laatste voorbeelden (en
vele meer) de rotsvaste overtuiging dat verdere wereldverbetering niet alleen
nodig, maar ook daadwerkelijk mogelijk is®. Maar hoe dan te werk te gaan?

6 Ofze nugoed of slecht zijn, sterke maatschappelijke praktijken lijken meer op elkaar dan
dat ze van elkaar verschillen. Je moet je niet afwenden van de slechte maatschappelijke
praktijken om er goede te kunnen realiseren. Je moet juist kijken naar de oorzaken van hun
robuustheid; daar kun je enorm veel van leren. Zie ook de delen Ethiek en Pragmatiek in
deze serie.

19



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

20

De centrale vraag

Vele maatschappelijke praktijken kunnen veranderen en verbeteren, en dit
boek is een fundamentele verkenning hoe dat kan. Ik schaar, en dat doen
velen met mij, de inspanningen die hierop gericht zijn onder de brede noemer
duurzame ontwikkeling. De commissie Brundtland’ heeft in het rapport Our
common future (1987) een bondige definitie aangedragen. Het bijzondere aan
deze definitie is dat ook de belangen van de generaties nd ons uitdrukkelijk
op de kaart worden gezet:

Sustainable development is development that meets the needs for the present wit-
hout compromising the ability of future generations to meet their own needs.

De definitie geeft feitelijk antwoord op de vraag of invulling van behoeften
door eerdere generaties duurzaam was. ledere generatie formuleert immers
zijn eigen behoeften. Maar een scherp oog voor de mogelijke behoeften van
generaties na ons is nu eenmaal het maximaal haalbare. Verleggen we de
definitie naar het heden?®, dan blijkt deze uiterst praktisch. Ook aan mensen
en partijen in het nu (de een én de ander) kan immers gewoon een oordeel
worden gevraagd. Als de een zijn eigen behoeften vervult en daarbij de ander
niet ontoelaatbaar hindert in hetvervullen van zijn behoeften, is er sprake van
duurzaamheid aldus Brundtland.

Brundtland geeft in essentie een spelregel. De definitie geldt voor de behoef-
ten van alle mensen, nu en straks, hier en daar. Hij is wellicht nog wat mager-
tjes, wat weinig sociaal. Waarom immers volstaan met ‘niet hinderen’?
Duurzaamheid omvat voor mij juist ook het actief gericht zijn op het mede
invullen van de behoeften van anderen. Verder is er soms onmiskenbaar
sprake van schaarste op deze wereld, wat leidt tot competitie. Dan verwordt
samenleven al snel tot een zero sum game?.

Maar de spelregel staat rechtovereind, scherp voor de mensen naar wier
behoeften we kunnen vragen in het heden, kwetsbaar en broos in zijn repre-

7  Officieel de WCED: World Commission on Environment and Development.

8 Ik gaervan uit dat de definitie zich ook richt op de relaties tussen betrokkenen en anderen
binnen een generatie, ook al laat de definitie zich daar alleen impliciet (‘needs for the pre-
sent’) over uit.

9  Zero sum game: winst voor de een is verlies voor de ander, zoals in een voetbalwedstrijd.
Ghandi observeerde ter zake overigens scherp: ‘Earth provides enough to satisfy every
man’s need, but not every man’s greed.’



Persoonlijke inleiding

sentatie van toekomstige generaties en wat dan toelaatbaar wordt gevonden.
Het is een heldere spelregel met een brede toepasbaarheid. Een aanzet tot
spelregels voor verbetering is er dus al. Maar iedere maatschappelijke prak-
tijk kent zijn eigen spelers, van veel tot weinig; en iedere maatschappelijke
praktijk kent zijn eigen speelveld, van groot tot klein. We leven als plurifor-
me™ mensen in een gedeelde wereld. Met heel veel pluriforme mensen in een
hele complexe, gedeelde wereld, om precies te zijn. Hoe zit het daar dan mee?
Over welke gedeelde wereld (‘het speelveld’) hebben we het dan en welke plu-
riforme mensen (‘de spelers’) mogen het oordeel vellen? De Brundtland defi-
nitie laat zich er niet expliciet over uit.

Iedere maatschappelijke problematiek kent zijn eigen afwegingen. Spel-
regels, spelers en speelveld, alle drie in samenhang" zijn ze nodig voor een
wervelend maatschappelijk spel. Een spel dat dusdanig aantrekkelijk is voor
de toeschouwers dat zijzelf en hun kinderen het ook gaan spelen, er steeds
meer bekwaam in raken en er steeds meer mensen bij betrokken raken. Want
dit spel, het spel voor een betere wereld, is het spannendste dat er is. Daarom
omvat de centrale vraag van deze serie alle drie de elementen: spelregels, spe-
lers en speelveld. Hij luidt als volgt:

Hoe kunnen we sociaal samenleven, als pluriforme mensen, in een gedeelde wereld?

Sociaal samenleven vereist het samengaan van hoofd, hart, buik en handen,
of — in termen van een verwant vierluik — weten, willen, voelen en kunnen.
Dat is mooi verwoord, maar versluiert ook enigszins de mijnenvelden waar de
wereldverbeteraar doorheen loopt. En die zijn er vele. Hoe breed het onder-
werp ook is en hoe lastig het antwoord ook te geven mag zijn: heb je de ambi-
tie de wereld te verbeteren, dan krijg je deze vraag erbij! Ik zal haar daarom
in deze serie stevig en grondig verkennen en te lijf gaan, met alles wat ik in
me heb. Ik zal haar onderdelen trachten te verduidelijken. Ik zal splinters en
brokstukken aandragen, en ook de contouren van het gehele antwoord trach-
ten te belichten. Want de centrale vraag vereist een grondig antwoord.

10 Pluriformiteit is veelvormigheid. 1k hanteer hier het begrip pluriform als betrekking
hebbend op mensen: er bestaan vele individuen en groepen, en ieder daarvan wordt
gekarakteriseerd door diens eigen ideeén, inzichten, eigenschappen, activiteiten, eigen-
aardigheden. Pluriformiteit is overigens een essentiéle eigenschap voor een maatschappij,
maar daarover verderop meer.

11 Eensamenhang waar ik nog veel over te zeggen zal hebben!

21



22

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Oogmerk

Antwoorden op bovengenoemde centrale vraag, daar gaat het om in de serie
Samenleving in perspectief. Concreet oogmerk daarbij is een aanpak voor het
verbeteren van onze maatschappelijke praktijken. Dit doel is even ambitieus
als op zijn plaats. De centrale vraag blijkt namelijk een centrale levensvraag.
Het antwoord raakt aan de kern van ons mens-zijn in deze wereld. We begrij-
pen maar weinig van het antwoord. Dat komt omdat de zelfs zo gangbare
begrippen als (pluriforme) mens en (gedeelde) wereld rammelen in hun filo-
sofische fundamenten, zo zal ik in het eerste deel van de serie betogen. En
toch stellen mens en wereld onze maatschappij samen. Beantwoording van
de centrale vraag vooronderstelt dat deze begrippen een heldere inhoud en
betekenis hebben.

Vereist is ook een nieuwe verkenning van de vraag wat onze maatschappelijke
praktijk — als bijzonder mengsel van pluriforme mensen en gedeelde wereld
—eigenlijk is, hoe deze kan bestaan uit maatschappelijke deelpraktijken, hoe
we die kunnen veranderen, wat maatschappelijke verbetering inhoudt en hoe
we dat kunnen realiseren. Zo leidt een in essentie praktisch oogmerk (een
aanpak) als vanzelf tot een verkenning van filosofische, ethische en prag-
matische grondslagen. Op basis daarvan kan dan aansluitend de praktische
aanpak worden ontwikkeld om verbetering van maatschappelijke praktijken
daadwerkelijk te ondersteunen:

Behoefte aan praktische
aanpak

Verkenning van
filosofische,
ethische en

pragmatische

Maakt mogelijk Noodzaakt

kaders

Invulling van praktische
aanpak




Persoonlijke inleiding

De gehele serie Samenleving in Perspectief heeft een fundamenteel uitgangs-
punt: Perspectief is de recursieve™ bouwsteen van alle’ verandering. De
filosofische, ethische en pragmatische kaders, en ook de wijze van aanpak
ontstaan alle in een recursief web van perspectief. Methodologisch zijn de
delen van de serie daarom nauw verwant, ze zijn het resultaat van hetzelfde
perspectivische DNA.

In wezen presenteert Samenleving in perspectief een recursief perspectivisch
maatschappijbeeld. Het perspectivische maatschappijbeeld wijkt in zijn fun-
damenten radicaal af van het gangbare dualistische mens-wereld denken. Het
staat tegelijkertijd erg dicht bij onze intuitieve beleving van hoe maatschap-
pelijke praktijken functioneren en veranderen. Centraal staat een perspecti-
visch actorbegrip™. Juist door de centrale plaats van perspectivische actoren
staat het perspectivische maatschappijbeeld bol van de aanknopingspunten
voor verbetering. Dit leidt tot de gezochte praktische aanpak.

Een steen in de rivier

U vindt hier geen steen der wijzen, geen feilloos kompas, geen kant-en-klare
toolbox om eens stevig en succesvol te gaan wereldverbeteren. Daarvoor is
onze maatschappelijke praktijk simpelweg veel te weerbarstig. Toch is mijn
claim dat het recursief perspectivisme bijdraagt aan een beter begrip van (het
verbeteren van) onze samenleving en dat de resulterende aanpak degenen
die ermee aan de slag gaan in concrete situaties van praktische methoden en
wenken kan voorzien. Die claim maak ik in het volle besef van de enormiteit,
veelzijdigheid en complexiteit van onze maatschappelijke praktijken. Ik ben
hierin overigens op geen enkele wijze volledig, maar werp wel vol overtuiging
een steen in de maatschappelijke rivier.

12 Recursief: zich herhalend, ook op verschillende niveaus. Zoals een onderdeel bestaat uit
samenstellende onderdelen en deel uitmaakt van een omvattend onderdeel.

13 Alle verandering. Verandering in je omgeving, verandering in jezelf en de combinatie van
beide.

14 Actor: traditioneel een individu of groep mensen die in een gedeelde wereld ingrijpt; daar
doelgericht invloed op uitoefent. Voor dit moment voldoet deze definitie; althans, het per-
spectivische actorbegrip kan pas verderop in dit boek uiteengezet worden. De traditionele
interpretatie gaat echter uit van een dualistisch mens-wereld beeld dat door het recursief
perspectivisme radicaal wordt verworpen.

23



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

24

Eclecticisme en consistentie

Deze serie is allereerst pragmatisch georiénteerd en niet strikt wetenschap-
pelijk. Filosofie, ethiek, pragmatiek, onze maatschappij, het leven zelf laten
zich niet zoveel gelegen liggen aan zaken als herleidbaarheid en traceerbaar-
heid.

Het thema is breed en dat maakt het moeilijk te grijpen. Ik adresseer vele
onderwerpen in samenhang. Deze onderwerpen worden vanuit vele stromin-
gen en disciplines, door vele gepassioneerde en weldenkende mensen, volle-
diger en meer diepgravend aan de orde gesteld dan dat ik het kan. Ik ben me
er terdege van bewust dat ik niet op alle deelgebieden even belezen en ervaren
ben; zonder mij aan één bestaand stelsel te binden, heb ik vooral gekeken
naar wat het best en meest bruikbaar is voor ons doel. Daarbij komt dat ik één
eigenschap nog verwerpelijker vind dan misplaatste bescheidenheid, en dat
is een totvoorbij pragmatische grenzen uitvergroot zelfvertrouwen. Dat heeft
me soms doen aarzelen bij het steeds maar verder werken aan deze serie. Is
het onderwerp niet gewoon te breed en te groot voor mij?

Tegelijkertijd denk ik vaak dat het bijna common sense, of beter: een integreren-
de educated guess is, wat ik schrijf; ik herken althans zoveel verwante elemen-
ten in het werk van filosofen, ethici, pragmatici en wetenschappers. Waar ik
zaken als bijzonder opschrijf die in andere disciplines allang gemeengoed
zijn, had ik dit wellicht moeten weten. Laat ik van dit alles op deze plaats, aan
het begin van dit boek, éénmaal uitbundig rekenschap geven. Vindt u dat ik
over de schreef ga, dan heeft u wellicht gelijk... Niettemin meen ik dat ik het
verbeteren van ons handelen in onze wereld, de maatschappelijke praktijk,
als vele gebieden in samenhang moet beschrijven: de wereld, de maatschappij
heeft enorm veel facetten en het is voor een mens onmogelijk al de facetten en
samenhangen, mede zoals gezien door anderen, te doorzien. Verder krijg ik
veel steun van veel mensen met wie ik samenwerk, als practitioner en als onder-
zoeker, en ook van mensen aan wie ik cursussen geef in multi-actor proces-
management. De koers is goed, zo voel ik in het diepst van mijn wezen.

Het bijzondere mengsel van eclecticisme, common sense en nieuwe inzichten
dat u hier aantreft is de moeite waard, zo is mijn slotsom. Dat komt vooral
omdat deze drie eigenschappen, ieder in isolement dodelijk voor de ambities
van een serie als deze, in een consistente samenhang gebracht worden: met
recursief perspectief als wapen en een actorgebaseerde aanpak voor het ver-
beteren van onze wereld als integraal resultaat.



Persoonlijke inleiding

Bronnen

Vele geschriften, overpeinzingen en wenken van anderen, en vele situaties
en ervaringen uit mijn eigen leven waar anderen een belangrijk aandeel in
hadden, vormen de grondstof voor deze voorgenomen reeks publicaties. Van
mijn oma zaliger tot Kant, van beta- en gammastudies via de sprankelende
pieken en droeve dalen in mijn privé-leven tot mijn professionele praktijk in
het bevorderen van processen met vele partijen, het is allemaal aanwezig in
dit boek. Het is vrijwel onmogelijk de vele draden te traceren naar hun meest
oorspronkelijke bronnen. Ik heb dat uiteindelijk ook niet geprobeerd. Van
vele bronnen weet ik het niet meer. En van de situaties uit mijn eigen leven is
veel voor u niet interessant genoeg en andere dingen zijn juist weer te privé,
of zo bijzonder dat ik niet zou weten hoe ik zou moeten beginnen ze met u te
delen. Je kunt van alles weten over een vleermuis, maar daarmee begrijp je
nog niet hoe het voelt diezelfde vleermuis te zijn. Ik denk in ieder geval dat je
niet echt dingen kunt overnemen. Je vormt je eigen versie, interpretatie ervan,
je neemt zaken op in je eigen levensverhaal en identiteit’.

Dat laatste mag zo zijn, maar maakt de grote inbreng van anderen natuurlijk
niet minder belangrijk, ook al kan dat niet overal vermeld worden. Waar ik
bewust leun op inzichten van anderen staat dat vermeld in voetnoten. Deze
bronnen zijn erg bepalend geweest voor de oriéntatie van dit boek, dat staat
op gedachten van anderen. Ik hoop oprecht dat dit boek zijn steentje bij zal
dragen aan het verbeteren van onze maatschappelijke praktijken.

Henk Diepenmaat
oktober 2008, Zeist

15 Een gedachte mede ontleend aan Heidegger.

25






Opbouw van ‘Samenleving in perspectief’

Algemene opbouw

De serie Samenleving in perspectief bestaat uit vier delen: een onderbou-
wende trilogie en een werkboek. Primair oogmerk is een praktische aanpak
om maatschappelijke praktijken te kunnen verbeteren. In het drieluik worden
vanuit dit oogmerk filosofische gedachten (dl. 1), ethische repercussies (dl. 2)
en pragmatische vertrekpunten (dl. 3) ontwikkeld voor verbeteren op maat-
schappelijke schaal. Daar bovenop rust een werkboek (dl. 4) dat deze aanpak
op praktische wijze beschrijft en ontsluit.

4. Werkboek

3. Pragmatisch
kader

2. Ethische
repercussies

1. Filosofische
gedachten

Wat is maatschappelijk waar (filosofie), wat is goed (ethiek) en hoe verbeteren
wij (pragmatiek)? Dat zijn de onderliggende kwesties in de drie delen van de
trilogie, in grote maar heldere woorden. Het werkboek vertaalt dit naar een
praktische toepassing in de maatschappelijke praktijk.

Hetdrieluik is bedoeld voor mensen met filosofische en theoretische interesse
voor maatschappelijke fenomenen en de verbetering daarvan. Het werkboek

27



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

28

vereist deze interesse niet en richt zich op mensen die werken in de complexe
dagelijkse multi-actor® praktijk van maatschappelijke verbetering.

Perspectief en de radicale actorthese

De serie presenteert het recursief perspectivisme: een wereldbeeld dat zorg-
vuldig gepositioneerd wordt tussen een relativistisch? en een positivistisch®®
wereldbeeld. Het recursief perspectivisme verwerpt beide zienswijzen als
inadequate maatschappijbeelden. Het berust op de introductie van één cen-
traal begrip, dat als een rode draad door deze serie loopt: Perspectief. Dit
begrip wordt in zijn isolement van een eenvoudige definitie en in samenhang
van een bijzondere eigenschap voorzien. Perspectief is drieledige bouwsteen
van verandering. Een beginsituatie (1) verandert (2) in een eindsituatie (3):

Beginsituatie Verandering Eindsituatie

Zo’nverandering kan als positief of negatief ervaren worden, waarmee tevens
een primitieve (ethische) notie van beter en slechter opdoemt. Bedoelde bij-
zondere eigenschap is zijn recursieve karakter: perspectief is samengesteld
uit perspectiefen stelt ander perspectief mede samen. Vergelijk het met LEGO:
blokken vormen grotere blokken en kunnen uiteen genomen worden in klei-
nere blokken. Perspectief als drager van verandering is structureel scherp
gedefinieerd (als bouwsteen en als netwerk). Inhoudelijk is het als drager
welhaast leeg. Het kan op allerlei verschillende manieren met betekenis en
ethiek geladen zijn. Juist de paradoxale combinatie van primitieve bouwsteen
en recursieve aard leidt tot een intrigerend verschijnsel: eenvoudige én com-
plexe veranderingen kunnen niet alleen ondergaan, gewaardeerd en beschre-

16 Multi-actor: veel partijen. In deze serie zal de betekenis van deze term op fundamentele
wijze herschreven worden.

17 Volgens het relativisme bestaat er geen objectiviteit: niets staat op zichzelf en iets is altijd
afhankelijk van een subject (een waarnemer) en de karakteristieken van dit subject. Twee
interessante vormen van relativisme zijn: cultuurrelativisme (iedere cultuur is even goed;
je kunt geen objectief onderscheid maken in beter en slechter) en het ontkennen van de
mogelijkheid van universele waarheid.

18  Volgens het positivisme is alleen kennis mogelijk over de wereld van de objectief geachte
verschijnselen. Alleen empirische waarneming in combinatie met logische argumentatie
leidt tot geldige kennis. Al het andere is niet valide.



Opbouw van ‘Samenleving in perspectief’

ven worden, maar ook teruggehaald, bewerkt, voorbereid en uitgevoerd als
weefsels, als recursieve netwerken van perspectief.

Perspectief wordt gepresenteerd als primitieve bouwsteen van ervaren.
Perspectief kan immers op verschillende schaalniveaus en in willekeurige
dimensies als bouwsteen dienen. Alles™ wat ervaren wordt is perspectief, in
welke samenstelling of op welke schaal dan ook. In de eerste, tweede of derde
persoon°. Wijzelf, een atoom, de appel voor ons op tafel, een willekeurige
appel, medemensen, onze fysieke omgeving, het heelal, tijd, ruimte. Mens én
wereld. Vandaar de naam van dit wereldbeeld: recursief perspectivisme.
Alles is perspectief, dus ook maatschappelijke praktijken. Het recursief per-
spectivisme unificeert; het plaatst bijvoorbeeld het mens-wereld onderscheid
op een gezamenlijke grondslag. Hiermee positioneert het recursief perspec-
tivisme zich in het hart van de béta-gamma discussie. Het biedt juist hierdoor
een intrigerend instrumentarium om de centrale vraag van deze serie — waar
pluriforme mens en gedeelde wereld beiden in figureren — onder handen te
nemen. Zo kan zich op perspectivische grondslag een venster openen voor
wie maatschappelijke praktijken wil verbeteren.

Resultaat is een maatschappijbeeld dat openstaat voor verbetering. Centraal
in dit maatschappijbeeld staat een perspectivisch actorbegrip. Dat een of
ander actorbegrip centraal staat in een maatschappelijke aanpak ligt volgens
mij in de rede, omdat het immers actoren zijn die (onderdelen van) maat-
schappelijke praktijken ervaren, interpreteren en verbeteren. Het zijn ook
actoren wier maatschappelijke interpretatie en verbeterwens kunnen veran-
deren. Zonder actorbegrip is een maatschappij, een maatschappelijke ethiek
en een maatschappelijke pragmatiek nauwelijks denkbaar.

Maar het perspectivische actorbegrip wijkt radicaal afvan het breed gangbare
actor-in-context begrip. Het actor-in-context begrip plaatst de (menselijke)
actor tegenover én in een (fysieke) gedeelde wereld als context'. De perspec-
tivische actor daarentegen omvat zowel een notie van de mens als een notie
van de wereld; het is een mens-in-de-wereld notie. Het perspectivische actor-

19  Alles? Dat zou een universele verklaring betekenen. Verderop in dit boek zal blijken dat ik
met universele claims nietzo heel veel op heb. Een juistere omschrijving is daarom: voor de
doelstellingen van dit boek blijkt dat relevante ervaringen als perspectief begrepen kun-
nen worden.

20 Vanuit hetik-standpunt, het jij-standpunt, of het hij/zij/het standpunt (en in meervoud). Dit
betekent concreet dat het recursief perspectivisme zowel relatieve als objectieve noties,
meningen als feiten dekt. Maar daarover verderop meer.

21 Met een omvangrijke mind-matter problematiek als resultaat!

29



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

30

begrip verzoent daardoor het vaak als fundamenteel vooronderstelde mens-
wereld onderscheid.

Als consequentie hiervan kunnen maatschappelijke praktijken en processen
opgevatworden als bestaand uit perspectivische actoren in samenhang. Alleen
actoren in samenhang. Dit inzicht staat aan de basis van de aanpak die oog-
merk is van deze serie. Ik benoem haar daarom als een centrale stelling: de
radicale actorthese®. Dat is meer dan semantisch gegoochel; het impliceert
een geheel andere houding ten aanzien van het verbeteren van maatschap-
pelijke praktijken. De pragmatische consequentie van de radicale actorthese
is deze: Wil je maatschappelijke praktijken verbeteren, richt je dan niet op
pluriforme mensen? in een gedeelde wereld>+. Richt je in plaats daarvan op
perspectivische actoren, hun samenhang en hun verandering. Dat is beter en
genoeg. Beter, omdat je dan twee reusachtige valkuilen vermijdt. De valkuil
van de relativist, die van patstelling naar patstelling struikelt omdat hij niet
weet te kiezen tussen de verschillende standpunten (ze zijn immers allemaal
even goed). En de valkuil van de positivist, die verzandt in eindeloze pogin-
gen een universele gedeelde waarheid vast te leggen. Genoeg, omdat die val-
kuilen volstrekt onnodig zijn waar het de verbetering van maatschappelijke
praktijken betreft.

Heel concreet wordt zo, in gestage stappen, een route ontsloten om maat-
schappelijke praktijken te kunnen verbeteren. Filosofische, ethische en
pragmatische maatschappelijke kaders worden louter op basis van recursief
perspectief ontwikkeld en op basis hiervan ontstaat een actorgerichte aan-
pak voor het verbeteren van maatschappelijke praktijken. Methodologisch
zijn de vier delen van de serie daarom uiterst nauw verwant. Ze zijn immers
gebaseerd op eenzelfde funderende notie (perspectief), eenzelfde bijzondere
structuur (recursiviteit) en een hieruit voortkomende bouwsteen voor maat-
schappelijke praktijken en processen (perspectivische actoren). De route kan
daarom in zijn meest bondige vorm als volgt beschreven worden: Ontwikkel
maatschappelijk multi-actor perspectief. Hieronder worden de vier delen van
Samenleving in perspectief apart toegelicht.

22 Hetzijn niet de actoren die radicaal zijn, maar de opvatting dat maatschappelijke praktij-
ken en processen bestaan uit perspectivische actoren; en slechts actoren alleen, in samen-
hang.

23 Zoals de relativist zou doen; het recursief perspectivisme staat verre van een onversneden
(cultuur)relativisme.

24 Zoals de positivist of de fysicalist zou doen; het recursief perspectivisme staat echter verre
van een onversneden fysicalisme of positivisme.



Opbouw van ‘Samenleving in perspectief’

Filosofische gedachten

Deel 1: Een filosofie van de maatschappelijke praktijk beschrijft de grondslag van
het geheel. Centraal staat de vraag wat het betekent als pluriforme mensen
samen te leven in een gedeelde wereld. (Het attribuut sociaal laat ik voorals-
nog even voor wat het is.)

Dat blijkt een filosofische vraag. Want wat is immers de mens en wat is zijn
wereld? Wat is samenleven? Wat is een maatschappelijke praktijk en hoe ver-
andert deze? Deze en verwante vragen worden vanuit een recursief perspecti-
vische grondslag beantwoord en de antwoorden worden geintegreerd tot een
maatschappelijke filosofie.

Deel 1is door en door filosofisch in zijn vraagstelling: het betreft een specula-
tieve verkenning van fundamentele en algemene concepten en principes rond
denken, handelen en de maatschappelijke werkelijkheid waarin wij leven. In
zijn methode wijkt het echter af van veel hedendaags filosofisch werk®. Zo
is deel 1 expliciet gericht op fundering van een maatschappelijke verbeter-
praktijk. Verder betreft het meer een associatief en recursief ontwerp, dan een
doorwrochtin het filosofische discours ingebedde systematische en kritische
argumentatie. Hoe het ook zij, de vragen krijgen samenhangende antwoor-
den met veel pragmatische potentie; en daar is het in dit bestek om te doen.

Eerst ontwikkel ik — na enig kwartier maken — een funderende filosofie. Cen-
traal concept hierin is het recursieve perspectief. Het is daarom een perspec-
tivische filosofie. Alles is perspectief.

Van daaruit wordt de cruciale stap naar een maatschappelijke filosofie gezet:
de filosofie van de maatschappelijke praktijk. Eerst worden de begrippen zijn
en worden in perspectief geplaatst. Dan gebeurt hetzelfde met het al even
paradoxale*® onderscheid tussen individuen en een gedeelde wereld: funda-
menteel-filosofisch zijn mens en wereld niet tot elkaar herleidbaar, maar van-
uit de wens de wereld te verbeteren heb je van het verschil juist helemaal geen
last.

25 In dit tijdsgewricht wordt vooral de analytische filosofie breed beoefend, met een accent
op taal en uitdrukking, en een voorkeur voor logische argumentatie als methode.
26 Paradox: schijnbare tegenspraak

31



32

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Het begrip dat deze paradoxen opheft is de emergente actor. Niet in zijn tra-
ditionele opvatting als min of meer capabel mens, in en omgeven door een
fysieke wereld, maar in een radicaal maatschappelijke en dynamische inter-
pretatie als perspectivische mens-in-de-wereld.

Vanwege zijn oriéntatie op actoren bruist de maatschappelijke filosofie van de
aanknopingspunten voor wereld verbeteren. Het is immers de actor die zijn
wereld ervaart, interpreteert en verbetert. En het is de actor wiens interpreta-
tie en verbeterwens veranderen kunnen. Hiermee is een filosofische grond-
slag gelegd om ook complexe maatschappelijke praktijken en processen niet
alleen te kunnen beschrijven, modelleren, begrenzen, doordenken en bespre-
ken, maar ook te voorzien, te realiseren en te verbeteren.

Maatschappelijk

perspectief

radicale actorthese v

Perspectivische

actoren

emergentie

Recursief

perspectief

Actoren rijzen op uit perspectief. En perspectivische actoren in samenhang
(alleen actoren in samenhang) vormen maatschappelijke praktijken (de radi-
cale actorthese). Heel concreet wordt zo de route ontsloten om het al in de
persoonlijke inleiding genoemde maatschappelijke verbeterpotentieel te ver-
zilveren. Zij luidt: ontwikkel maatschappelijk multi-actor perspectief. Want
dit is de drager van doelgerichte maatschappelijke verandering, dus ook
maatschappelijke verbetering.



Opbouw van ‘Samenleving in perspectief’

Filosofisch gesproken staat dit boek op het kruispunt van twee tradities: de
Europese fenomenologie*” en het Noord-Amerikaanse pragmatisme?:. Deze
bijzondere worteling verklaart wellicht waarom sommige gevestigde en
gangbare interpretaties en denkwijzen flink overhoop gehaald worden (ont-
maskerd is wellicht een betere term).

Daarbij gaat het om begrippenparen als kennis en materie, mens en wereld,
subjectiviteit en objectiviteit, autonomiteit en intentionaliteit, situaties en
veranderingen, model en referent®. De filosofie van de praktijk stelt dat deze
dualiteiten weliswaar handig zijn in het gebruik, maar dat de verschillen tus-
sen de twee samenstellende delen helemaal niet fundamenteel van aard zijn.
Verschillende grondtonen van het pragmatisme, zoals anticartesianismes°
en het verwerpen van de spectator interpretatie van kennis3** zijn hier luid en
duidelijk hoorbaar. De filosofie van de maatschappelijke praktijk gaat echter
een duidelijke stap verder dan deze grondtonen te herhalen, door ook aan
te geven wat dan de gezamenlijke basis van deze dualiteiten is; inderdaad:
recursief perspectief. Ook doorgaans als op voorhand aanwezig vooronder-

27 Kantonderscheidt in zijn Kritik der reinen Vernunft de begrippen ‘fenomeen’ en ‘noumenon’.
Fenomenen beschrijven de ervaringswereld (de dingen fiir sich); noumena verwijzen naar
een wereld die onafhankelijk is van onze ervaringen (de dingen an sich). Hieruit is de feno-
menologie voortgekomen: een stroming die zich richt op het directe ervaren van verschijn-
selen, in plaats van de rede (rationalisme) of een externe wereld die waargenomen wordt
(empirisme) aan de ervaring ten grondslag te leggen. Grondleggers zijn Brentano en Hus-
serl, maar ook Heidegger kan hiertoe worden gerekend. Het recursief perspectivisme is
een bijzondere fenomenologische stroming, omdat iedere ervaring mede wordt samenge-
steld uit zowel perspectief dat particulier is (een rationalistisch trekje), als perspectief dat
van elders komt (een empirisch trekje). Het zet zich dus niet zozeer aftegen rationalistische
en empirische invloeden, maar betwist in hoofdzaak het a priori van ratio of een externe
wereld. Het gaat om het tussengebied; zie ook de paragraaf over het wereldspectrum. Ratio
en externe wereld zijn de uiteinden van dit wereldspectrum. Dat integrale wereldspectrum,
zo ook al zijn onderdelen zijn emergent: de ervaren werkelijkheid is een voortdurend oprij-
zen en wegzinken van als rationeel, sociaal of extern ervaren patronen in het recursieve
web van perspectief. De ratio en de externe wereld zijn dus ook emergent.

28 Pragmatisme stelt dat waarheid (van een wet, theorie of zelfs van een religie) erin bestaat
dat ze bevestigd wordt in de praktijk. Waar is wat werkt. De filosofie van de praktijk zou
stellen: maatschappelijk waar is wat maatschappelijk werkt. Omgekeerd is waarheid daar-
mee aan maatschappelijke verandering onderhevig! Het pragmatisme heeft protagonis-
ten als Peirce, James, Dewey en Rorty.

29 Referent: het onderwerp van modellering

30 Descartes onderscheidde het materiéle en het mentale als fundamenteel van elkaar ver-
schillende sferen.

31 De spectatortheorie onderscheidt een kenner en het gekende als twee fundamenteel van
elkaarverschillende sferen, vergelijk ook (mentaal) model en (fysieke of talige) referent, en
mind and matter.

33



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

34

stelde noties als ruimte en tijd ontkomen niet aan deze behandeling: ze rus-
ten, ze ontstaan bovenop de notie van recursief perspectief.

De filosofie van de maatschappelijke praktijk staat hiermee in het hart van
de betagamma discussie en biedt een nieuwe kijk op deze dualiteit, dit car-
tesiaanse schisma. Het recursief perspectivisme slaat, als alternatief maat-
schappijbeeld, de brug tussen positivistisch en relativistisch denken, en wijst
tegelijkertijd deze beide extreme alternatieven af als volwaardige maatschap-
pelijke denkbeelden.

Een andere filosofische twistappel heeft betrekking op bewustzijn, erva-
ren en intentionaliteit. Vaak worden deze noties gezien als aan individuen
gekoppeld en te onderscheiden van een wereld om die individuen heen. De
recursieve aard van de filosofie van de maatschappelijke praktijk, die vertrekt
vanuit een fenomenologisch standpunt, leidt als vanzelf tot het inzicht dat
ook collectieve vormen van bewustzijn, ervaren en intentionaliteit bestaan
en — wat meer is — dat juist deze ook cruciaal zijn in processen om de wereld
te verbeteren. Al met al biedt de filosofie van de maatschappelijke praktijk,
met zijn recursief perspectivische grondslag, veel stof tot discussie. Die zal
gevoerd moeten worden. Maar wat meer is: hij biedt ook een fundament voor
wereldverbeteraars. En daar gaat het juist om.

Ethische repercussies

Deel 2 van deze serie, dat handelt over maatschappelijke ethiek, tracht een
ander essentieel element van het recursief perspectivische raamwerk verder
in te vullen: een ethisch kompas. Daar bestaat grote behoefte aan. Want wat
is immers sociaal samenleven?3> Hoe weet je in complexe maatschappelijke
processen of er sprake is van goed of slecht; van verbetering? De een zijn
droombeeld is immers de ander zijn nachtmerrie. Hedonisten, conservatie-
ven, liberalen en socialisten, religieuzen en atheisten, wereldverbeteraars en

32 Onder sociaal versta ik het beschikken over een begrip van en gevoel voor de behoeften
van de medeleden van de samenleving; en daar ook consequenties aan te verbinden door
er maatschappelijk naar te handelen. Dat zie ik overigens volstrekt los staan van politieke
stromingen. Socialisten, conservatieven en liberalen hebben ieder hun eigen ideeén ten
aanzien van sociaal samenleven. Het recursief perspectivisme leidt onmiskenbaar tot een
maatschappijbeeld waarin samenleven centraal staat, waarin het gegeven dat actoren
elkaar beinvlioeden leidend beginsel is. Maar los van deze maatschappelijke grondslag is
hetin principe vrij van ideologische voorkeursrichtingen. Wat een liberaal en een socialist
anders maakt is de keuze welke maatschappelijke relaties ze onderkennen als relevant en
welke relevantie ze daar vervolgens aan toekennen. Niet of ze dit wel of niet doen.



Opbouw van ‘Samenleving in perspectief’

kapitalisten zijn beslist anders geworteld in dit verband. Pluriformiteit viert
hoogtij.

Wij kunnen natuurlijk oordelen dat onze eigen kleine levenspraktijkjes ver-
betering behoeven, dat bewijzen we dagelijks in ons individuele leven. We
richten onze woning in, veranderen van baan, gaan relaties aan of verbreken
en vermijden andere. Vaak ook passen we onze appreciatie van zaken aan.
Daaraan gaan even zovele — soms vrij impliciete — oordelen vooraf.

Maar op steeds grotere schaal blijkt dat oordelen toch steeds lastiger te zijn.
Hoe werkt dat op maatschappelijke schaal? Wat betekenen de begrippen beter
en slechter, goed en kwaad binnen de context van maatschappelijke praktijken?
Wanneer is voltrekking van een maatschappelijk perspectief gewenst? En aan wie
is dan het oordeel? Het zijn lastige vragen. Maar opnieuw zal ik proberen om pas-
sende antwoorden te formuleren, zo goed en zo kwaad als dat gaat.

U vindt hier geen vaste en onveranderlijke reeks van geboden en verboden.
Een consequentie van de filosofie van de praktijk (deel 1) is dat iedere actor
steeds zijn eigen noties van beter en slechter ontwikkelt. Een perspectivische
maatschappelijke ethiek kan slechts accepteren dat dit zo is, en op basis hier-
van maatschappelijke spelregels voorstellen over hoe met deze enorme en
dynamische pluriformiteit om te gaan.

Maatschappelijk
ethiek

radicale actorthese v

Actorgebaseerde
ethiek

emergentie

Perspectivische

ethiek

Voor deze spelregels biedt het recursief perspectivisme een begin van een
houvast. De bijzondere relatie tussen maatschappelijk perspectief, maat-
schappelijk bewustzijn en maatschappelijk moreel besef wordt op basis van
een weefsel van perspectief toonbaar en bediscussieerbaar gemaakt. Hoe
maatschappelijke systemen te onderscheiden en begrenzen (het probleem
van maatschappelijke systeemgrenzen) wordt en passant opgelost.

35



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

36

De methodologische route is hetzelfde als in deel 1 (filosofie) van deze serie.
Vanuit een basale perspectiefgebaseerde ethiek ontstaat, via de tussenstap
van een actorgebaseerde ethiek, zicht op een steeds weer opnieuw vast te stel-
len maatschappelijke ethiek. Dit nadrukkelijk voorzien van alle mitsen en
maren die gegeven het onderwerp op hun plaats zijn. Maar de deur staat op
een kier.

Pragmatische consequenties

Deel 3, Maatschappelijke pragmatiek, gaat over daadwerkelijk doelgericht
verbeteren op de schaal van maatschappelijke praktijken. Die maatschappij
lijkt zich op sommige momenten welhaast autonoom te ontwikkelen, als een
gestaag stampende supertanker zonder roer. Vaak worden we meegevoerd.
Soms worden mensen daarbij als vanzelf tot grote hoogten opgestuwd, bij-
voorbeeld op het schild getild of onderworpen aan voorspoed en succes. En
soms worden mensen ook als vanzelfin grote getale vermalen, zoals in oorlo-
gen, door bureaucratie of door een ongeluk. Sturing is dan nauwelijks aan de
orde. Dan past slechts stilte in het zicht van de overweldigende complexiteit
en overrompelende massa van maatschappelijke krachten.

Een moment van stilte, dat is genoeg. Het bovenstaande wil namelijk zeker
niet zeggen dat we slechts hoeven af te wachten wat ons maatschappelijk
overkomt. In tegendeel. Onze integrale maatschappij is weliswaar niet maak-
baar, maar we maken haar met ons allen voor grote delen wel. We hebben dus
invloed en die invloed kunnen we maar beter maximaal benutten.

Filosofie (deel 1) en ethiek (deel 2) bieden latent een vertrekpunt om doel-
gerichte maatschappelijke veranderingen en maatschappelijke verbetering
te ondersteunen. Er schemert een enorme verbeterpotentie doorheen. Maar
hoe vertalen we deze potentie door naar waarachtige maatschappelijke daad-
kracht? Hoe is het mogelijk hen in te zetten opdat dit gaat leiden tot coherent
of ten minste in enige mate samenhangend handelen in de richting van een
betere wereld? Deze vragen staan centraal in dit deel.

Consistent met de methodologische opzet van de andere delen van de serie
staan ook hier perspectieven, actoren en maatschappelijke praktijken cen-
traal. Maatschappelijke praktijken vloeien grotendeels als vanzelf voort uit
samenhang tussen actoren die elkaar vinden; deze actoren op hun beurt ont-
staan uit perspectief. Dat is de passieve interpretatie.

Maar het zijn tegelijkertijd actoren die betekenis geven aan maatschappe-
lijke praktijken. Die bewust met elkaar kunnen werken aan, vorm kunnen



Opbouw van ‘Samenleving in perspectief’

geven aan nieuw maatschappelijk multi-actor perspectief. Het ontwikkelen
van maatschappelijk perspectief leidt tot een plek van waaruit je de wereld
kunt bewegen. Maatschappelijk verbeteren. Actorspecifiek verbeteren. Dat is
de actieve interpretatie.

Maatschappelijke
praktijken Reflectief
radicale actorthese maatschappelijk
verbeteren
Actoren
Reflectief
emergentie actorspecifiek
verbeteren
Perspectieven

Allereerst wordt een pragmatische basis gelegd. Filosofie, ethiek en pragma-
tiek, zoals onderscheiden in deze serie, hebben veel met elkaar te maken.
Pragmatiek heeft wel iets van een synthese: in het daadwerkelijke doelgerich-
te verbeteren vallen immers filosofie en ethiek in concrete maatschappelijke
situaties samen. Maar de relaties moeten scherper benoemd worden dan dit.
Daarom worden filosofie, ethiek en pragmatiek met elkaar in een methodo-
logisch verband geplaatst. Ook worden de verschillende samenstellende ele-
menten van een pragmatiek benoemd die nadere invulling vereisen.
Aansluitend wordt de perspectivische opbouw van onze maatschappij, zoals
op hoofdlijnen uiteengezet in deel 1, aan een nader onderzoek onderworpen.
We weten inmiddels dat spelers en speelveld maatschappelijk samenvallen
in de notie van samenhangende perspectivische actoren (de radicale actor-
these). Maar wat is dan precies een maatschappelijke praktijk en hoe (en in
welke stappen) kan hij veranderen? De vrijheidsgraden van maatschappelijke
verandering worden stevig verkend.

Dat is vanuit een inhoudelijke optiek behoorlijk lastig: onze maatschappij
nemen wij waar als door een caleidoscoop. Maar perspectivische structuur-
kenmerken bieden houvast. De gehele maatschappij wordt op basis hiervan
in één driedimensionale figuur geplaatst: perspectivische ruimte. Punten
in deze ruimte stellen maatschappelijke praktijken voor en trajecten maat-
schappelijke veranderingen. Meest intrigerende eigenschap van deze ruimte
is dat hij de recursieve structuur van maatschappelijke praktijken en proces-
sen transparant maakt: maatschappelijke praktijken, processen en actoren

37



38

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

komen op allerlei schaalniveaus voor. Onze Westerse maatschappij is een
maatschappelijke praktijk, maar ook de school in de buurt. De koolstofeco-
nomie, maar ook een ziekenhuis. De Verenigde Naties zijn een actor, China,
maar u en ik ook. Statica, dynamica en systemische3s samengesteldheid van
onze maatschappelijke praktijken worden zo gevisualiseerd in één figuur.
Maatschappelijke veranderingen, dus ook verbeteringen, zijn trajecten in per-
spectivische ruimte. Ze veranderen een maatschappelijke beginsituatie (punt
b) in een maatschappelijke eindsituatie (punt e) via een script, een route, een
pad (de verandering). Samen vormen beginpunt, pad en eindpunt een maat-
schappelijk multi-actor perspectief.

Dit leidt tot de pragmatische hamvraag: hoe vind en bewandel je doelgericht
paden? Daartoe grijp ik opnieuw terug naar de radicale actorthese uit deel 1.
Deze stelt dat je je moet richten op actoren en hun samenhang. Dit inzicht
wordt hier doorvertaald naar een radicale actortheorie. Deze onderbouwt hoe
maatschappelijk perspectief ontwikkeld kan worden en de kwintessens: hoe
dit op zijn beurt dan leidt tot concrete maatschappelijke verbetering. Hier-
mee is de kern van de maatschappelijke pragmatiek uiteengezet. De radicale
actorthese krijgt hier pragmatische onderbouwing.

De relatie tussen perspectiefontwikkeling en daadwerkelijke verbetering is
intrigerend, maar in essentie ook eenvoudig. Zijn de juiste condities aanwe-
zig, dan zal verbetering zich ontvouwen. Dat is wellicht het meest paradoxale
aspect: wereldverbetering, net als iedere verandering, toont zich uiteindelijk
vanzelf als de randvoorwaarden daar zijn. De wereldverbeteraar richt zich
daarom best op het voorzien in deze randvoorwaarden. De pragmatiek doet
daartoe handreikingen.

De pragmatiek eindigt met een methodisch kader dat positie en werkwijzen
van de verbeteraar van maatschappelijke praktijken op hoofdlijnen schetst.
De positie beschrijft hoe de wereldverbeteraar zijn taak in zijn algemeenheid

33 Systemisch: bestaand uit systemen. Een systeem wordt onderscheiden van zijn omgeving.
In het systeemdenken dat ten grondslag ligt aan het recursief perspectivisme bestaan
systemen op hun beurt uit deelsystemen en kunnen zij samen met andere systemen gro-
tere systemen vormen. Zie voor een diepgaande beschrijving van dit type systemisch den-
ken mijn proefschrift (Trinity, Model-based support for Multi-actor problem solving, Chapter 4: A
generic theory of qualitative modelling), en ook specifiek bladzijde 89 tabel 2 uit dit proef-
schrift, te vinden op http://dare.uva.nl/record/24151. De daar gepresenteerde interpretatie
van systemisch denken is uiterst nauw verwant met het begrip recursiviteit zoals gehan-
teerd in het recursief perspectivisme. De (deel)systemen zijn dan allemaal perspectief.



Opbouw van ‘Samenleving in perspectief’

op kan pakken. Aan de orde komen zaken als hoe zijn houding ten aanzien
van het beoogde verbeterproces kan zijn, wat voor soorten processen hij tegen
kan komen en hoe hij houvast kanvinden in al die maatschappelijke dynamiek
om hem heen. De werkwijzen bestaat uit een beschrijving op hoofdlijnen van
een aantal vereiste methoden, die in samenhang de pragmatische kracht van
het recursief perspectivisme inzetbaar maken in concrete maatschappelijke
situaties.

De praktische aanpak

Deel 4 Werkboek Multi-actor Procesmanagement vult op praktische wijze het
methodische kader (zie hierboven) in, resulterend in de beoogde aanpak.
Deze richt zich op hetverbeteren van maatschappelijke praktijken. De aanpak
is, hoewel al vaak op onderdelen getest nog verre van een feilloos recept. Maar
de aftrap is verricht, de eerste deelresultaten liggen er, de koers is ingezet.
De aanpak wordt beschreven vanuit het standpunt van mensen die werken
in de dagelijkse maatschappelijke multi-actor praktijk. Of dit nu de zorg, de
bouw, een wijk of regio, het onderwijs, klimaatproblematiek, Noord-Zuid
relaties, voedselvoorziening of een andere maatschappelijke praktijk is. Deze
mensen zullen handvatten aantreffen om concreet aan de slag te gaan.
Daarbij wordt regelrecht doorvertaald en samengevat uit de inzichten zoals
ontwikkeld in de onderliggende trilogie (filosofie, ethiek en pragmatiek). Er
is sprake van een stijlbreuk: het theoretische vocabulaire en de zoekende en
onderbouwende teneur uit de trilogie worden zoveel als mogelijk vermeden.
Allereerst opdat ook mensen die de trilogie niet lezen de praktische kracht
van de aanpak kunnen herkennen en ermee aan de slag kunnen gaan. Verder
betreft het een werkboek: het accent ligt op pragmatisch samenvatten, bij de
hand nemen, handzaam beschrijven van methoden, illustreren met voorbeel-
den en uitnodigen tot zelf aan de slag gaan. Het werkboek is dus op zichzelf
staand te lezen en te gebruiken.

Centraal in de aanpak staat het zogenaamde actorgestuurde procesmanage-
ment. Dit maakt voor maatschappelijke partners — waaronder bedrijven,
overheden en burger-consumenten — gezamenlijke reflectie en concreet stra-
tegisch, tactisch en operationeel handelen mogelijk in complexe multi-actor
velden.

Doelgroep is in principe iedereen die als individu of als team verantwoorde-
lijk is voor, zich verantwoordelijk voelt voor, of betrokken is bij het goed func-

39



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

40

tioneren van maatschappelijke praktijken, van groot tot klein, zoals: politici,
bestuurders, hoger en midden management en aansturende professionals
bij bedrijven, overheden en intermediaire organisaties. Een goed ontwikkeld
reflectief en empathisch vermogen en het kunnen bewegen tussen strategie
en de werkvloer zijn onontbeerlijke eigenschappen.

De aanpak start vanuit de positie van degenen die een maatschappelijke prak-
tijk willen verbeteren. Waar staan zij, wat komen zij tegen en welke conse-
quenties heeft dit voor hun handelen? Dan wordt een aantal op het recursief
perspectivisme toegesneden methoden gepresenteerd, geillustreerd met
voorbeelden en voorzien van oefeningen. Sommige richten zich op actoren
in isolement, andere juist op actoren in samenhang. Tezamen ondersteunen
zij de aanpak.

De serie in zijn geheel

Hiermee zijn alle vier de delen filosofie, ethiek, pragmatiek en werkboek geintrodu-
ceerd. Op de onderlegger van recursief perspectief ontstaat maatschappelijke
richting en verandering. Waar de wereldverbeteraar bij uitstek op koerst is het
ontwikkelen van gedeeld maatschappelijk perspectief. Het samen begrijpen,
beoordelen en laten ontvouwen van maatschappelijke multi-actor praktijken,
met oog én plek voor maatschappelijke diversiteit; dat is de essentie van de
trilogie. Daarin vloeien filosofie, ethiek en pragmatiek samen. Het werkboek
maakt dit geheel operationeel.



Filosofie

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk
(grondslagen voor wereldverbeteraars)






Samenvattende leeswijzer Deel 1

In essentie doorloopt dit boek vier fasen:

a. kwartiermaken,

b. de uiteenzetting van het perspectivisch structuralisme (een perspectivische
basisfilosofie),

c. de doorontwikkeling hiervan tot een actorgebaseerde filosofie van de maat-
schappelijke praktijk, en

d. afronding.

a. Kwartiermaken

We hebben allemaal een intuitieve, dagelijkse kijk op de wereld. Het is een
kijk die de meeste mensen zo gewoon vinden, dat ze er zelden over nadenken.
Datzie ik als een groot complimentvoor deze kijk; het geeft aan dat hij er mag
zijn. Toch begin ik in het hoofdstuk Barst — na deze intuitieve kijk op hoofd-
lijnen beschreven te hebben — meteen al de eerste voorzichtig ontwrichtende
gedachten te ontvouwen. Ik kijk kritisch naar de houdbaarheid van een aantal
gangbare percepties. Niet om aan te tonen dat de intuitieve perceptie hele-
maal niet deugen zou. Oppervlakkig bezien functioneert hij immers uitste-
kend. Wat ik ook mag speculeren, als ik hier ver vandaan terechtkom schiet ik
tekort. Ik waarschuw u op voorhand: uiteindelijk zoek en vind ik herkenbaar-
heid. Het pragmatische resultaat van al mijn denkwerk is heel anders gefun-
deerd, maar ook herkenbaar. Nee, wat ik zoek zijn oneffenheden, paradoxale
ervaringen, barsten dus die kunnen dienen als aangrijpingspunten voor een
dieper begrip van ons in de wereld. Dat is een heikele zaak. Het heikele zit
hem erin dat de perceptie, het standpunt van waaruit ik dit doe, op dit moment
nog precies dezelfde is als het standpunt wat ik kritisch ter discussie wil stellen.
Dat is een bijzondere activiteit, hoe ik er ook naar kijk. Het lijkt op de baron
van Miinchhausen, die zichzelf aan zijn haren uit het moeras omhoog trekt+.
Maar ik zie geen andere weg.

34 Ik loop hier even flink vooruit. Deze paradoxale situatie lost op als duidelijk wordt dat
iedere notie die we ervaren uiteindelijk bestaat uit een wolk perspectief en dat je wolken

43



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

:

Op basis van die barsten zal ik in het volgende hoofdstuk Wij en de wereld nog
eens opnieuw naar ons in de wereld kijken. Zelfs in onze intuitieve kijk heb-
ben geheel verschillende wereldinterpretaties hun bestaansrecht. Ze staan
zelfs haaks op elkaar! Een wervelende dans op een slap koord, van de meest
intieme individuele ervaring tot aan een objectieve wereld buiten ons, is het
eerste resultaat van mijn inspanning deze interpretaties met elkaar in over-
eenstemming te brengen. Dit geheel benoem ik als het wereldspectrum.

In Geef mij een plek... zoek ik dan, sterk geinspireerd door werk van grote filo-
sofen als Kant, Schopenhauer, Heidegger en Arendt, eerst de limietenss (de
haakjes) op van dit slappe koord. De ene limiet is de oorsprong van er zijn, als
individu. De andere limiet is de oorsprong van een wereld buiten ons om. Ik
spreek met nadruk van limieten: ik kan ze als ervarende mens-in-de-wereld
niet bereiken (ik treed dan letterlijk buiten de ervaring). Wat die beide oor-
sprongen zijn, het blijft een raadsel.

Dan richt ik me op de relatie tussen beide limieten (het koord zelf dus), hier
eerst nog met de verfroller. Zijn in de wereld, ervaren, bewust leven is het
noodzakelijk spel om de soms gapende kloof tussen de twee eindjes van het
slappe koord gevuld te houden. Het is het fascinerende proces van enige cor-
respondentie handhaven, zo goed en zo kwaad als dat gaat en steeds voor
zolang als het duurt.

Daarmee kies ik filosofisch positie: ik beargumenteer dat zowel een posi-
tivistische als een relativistische positie fundamenteel tekort schieten als
verklaringen voor het samenleven in deze wereld. De filosofie van de prak-
tijk kenschetst juist het steeds weer opnieuw verkennen en veranderen van
de grenzen tussen waarin we overeenstemmen en waarin we dingen anders
zien, als de kernactiviteit van wereldverbeteren (op welke schaal dan ook).
Leven is hiermee omschreven als het steeds weer opnieuw verbinden van de
oorsprong van er zelf zijn met de onbegrepen omgeving buiten ons. Deze
zich steeds ontwikkelende relatie is wat je ervaart, maar hij is nog wat losjes
omschreven. In het hoofdstuk Perspectief en bewustzijn ga ik daarom de vraag te
lijf wat dat dan precies is, die ervaringsrelatie. Ik rafel hem uiteen, deconstru-

perspectief weer kunt benoemen met een notie. Dat betekent dat ik de notie en werking
van perspectief uitstekend in ons reguliere jargon kan bespreken.

35 |k gebruik hier het begrip ‘limiet’ in de betekenis van ‘de uiterste grens opzoeken in de
wetenschap dat je hem nooit bereiken zult’.



Samenvattende leeswijzer Deel 1

eer hem zo u wilt, tot de — volgens mij — meest basale bouwsteen van ervaren,
van leven, van wat het betekent te zijn en te worden in de wereld. Dit impliceert
een sterk fenomenologische grondslag: filosofische fenomenologie richt zich
op de wereld zoals deze direct door ons ervaren wordt. De universele fenome-
nologische bouwsteen waar ik op doel is het perspectief. Ik zal het perspectief
van een bondige definitie voorzien.

b. Perspectivisch structuralisme

Al dit voorgaande kwartiermaken heeft geleid tot een positionering en defi-
nitie van perspectief. In het hoofdstuk Filosofische noties in perspectief werk ik
aansluitend een radicaal funderende fenomenologische filosofie uit: het per-
spectivisch structuralismes®, Het perspectivisch structuralisme vult een ver-
moeden in dat al eerder geduid is door Spinoza. Dit vermoeden is dat er een
universele basis ten grondslag ligt aan alle noties die we als mensen ervaren
en met name ook het lichaam-geest (mind-body, mens-wereld) onderscheid,
dat zo prominent voorkomt in de centrale vraag van dit boek. Radicaal wordt
al hetgeen we ervaren op een hele concrete wijze benoemd als recursief per-
spectief. Kort en bondig: alles is perspectief.

Welke categorieén, entiteiten, noties we als ervarende mensen-in-de-wereld
dan ook onderscheiden, ik ontvouw hier de gedachte dat die categorieén in
hun basale aard helemaal niet van elkaar te onderscheiden zijn. Ik zal illustre-
ren hoe (filosofische, maar feitelijk alle) noties ontstaan op de zich ontrollen-
de film, op het stramien van het zich immer ontwikkelende, hoogst recursieve
netwerk van perspectief. Perspectivisch structuralisme ontkent een oorspron-
kelijk onderscheid tussen allerlei sferen (zoals de mentale en fysieke sfeer).
Het is bij uitstek een unificerende basisfilosofie.

Concreet zal ik het standpunt verdedigen dat er geen fundamenteel onder-
scheid bestaat tussen mentale en fysieke zaken, tussen tijd en ruimte, tus-
sen (dynamische) causaliteit en (statische) ruimtelijke aanwezigheid, tussen
situaties en veranderingen, tussen modellen en hun onderwerpen, tussen
gedachten, taal en materie, om maar een paar filosofische dualiteiten en
andere indelingen te noemen. Er zijn natuurlijk wel pragmatische verschillen.
Maar deze zijn niet oorspronkelijk, niet fundamenteel. Noties — welke noties
dan ook — ontstaan gedurende ons leven op één gemeenschappelijk stramien

36 Deze naam is mij aangedragen door Joost Quakernaat.

45



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

46

en dat is het zich immer ontwikkelende weefsel van perspectief. In de wortel
zijn ze allen gelijk. Dat leidt tot nieuwe interpretaties van deze begrippen (die
toch ook heel herkenbaar blijven).

Tegen het gangbare modelbegrip trek ik, als laatste filosofische notie, in het
bijzonder van leer. Modellen, of het nu een paspop, een cognitief model, een
model van het klimaat of een politieke oriéntatie betreft, zijn hoogst prak-
tisch, zoveel is zeker. Vele mensen benoemen zelfs een integraal idee van de
wereld als een wereldbeeld (world view): in andere woorden is ook dit niets
anders dan een model. Evengoed zal ik betogen dat de gangbare definitie van
modellen tekort schiet. Deze definitie rust op lemen voeten en introduceert
meer verwarring dan verheldering. Hij meandert om de feitelijke kern van het
modelbegrip heen.

Ik stel hiervoor een nieuwe interpretatie van het modelbegrip in de plaats, die
rust op perspectief. Het eigen maken van deze nieuwe interpretatie vergt enig
omdenken, afwerpen van gebruikelijke denkpatronen, wellicht leest u hier
nog een keer terug. Maar dat is alleszins de moeite waard, zo denk ik.

In het hoofdstuk Leven gebruik ik namelijk het perspectivische modelbegrip
als kader voor een integrale theorie van wat het betekent te leven als mens in
de wereld. Dat klinkt misschien wat technisch. Maar het is op geen enkele
manier mijn intentie het leven in al zijn rijkheid en veelzijdigheid plat te slaan
tot zoiets banaals en beperkts als ‘een model’ in zijn gangbare betekenis. Het
is juist omgekeerd: ik zie modelleren als een enorm rijke notie, zo rijk als
hetleven zelf. Als ik gelukkig ben, of juist verdrietig, als mensen eendrachtig
ergens naar streven, of elkaar juist competitief benaderen, of negeren, welke
ervaring dan ook, zodra we daarover reflecteren past het allemaal onder het
nieuwe, rijke modelbegrip dat rust op perspectief.

Ik heb dat zelf ook daadwerkelijk zo beleefd en geleefd op hele aangrijpende
en existentiéle momenten in mijn leven. Ik weet niet of het kan, maar ik zal
ook dat proberen over te dragen in dit hoofdstuk. Een funderende filosofie
moet uiteindelijk niet alleen beschouwend en afstandelijk zijn, maar je ook
direct kunnen treffen in je hart. Dat geldt overigens ook voor wereldverbete-
ren.

c. De filosofie van de maatschappelijke praktijk
De hoofdstukken tot nu toe vormen welbeschouwd één grote omkering. Van-
uit een starre dualistische beschouwing van de maatschappij als mentale
mensen in een materiéle wereld ben ik stapsgewijs steeds dieper gaan graven.
Alles wat er is, alles wat ervaren wordt, is ook ontstaan, en wordt steeds samen-



Samenvattende leeswijzer Deel 1

gesteld uit perspectief, zo is het resultaat. Alle vastigheid lijkt aan flarden. Dat
geldt niet alleen voor filosofische noties, dat geldt voor alle noties, zelfs voor
de mens en zijn wereld.

In het hoofdstuk Kantelpunt constateer ik dat we als mens weer vaste grond
moeten gaan vinden om op te staan, om de wereld te kunnen verbeteren.
Maar op welke fundamenten kunnen we als mens nog staan? Hoe ontstaat uit
het perspectivisch structuralisme een borgende maatschappelijke filosofie?
Die fundamenten te vinden, dat valt niet mee. Dat is ook niet vreemd. In het
hoofdstuk Een fenomenaal conflict wordt toegelicht dat de centrale vraag van
dit boek twee filosofisch uiterst problematische oerthema’s in zich draagt:
wat is de mens en wat is zijn wereld; en zijn de dingen, of worden ze? Die twee
oerthema’s worden ieder voor zich netjes opgelost door de perspectivische
filosofie, zo zal ik uiteenzetten. Dat is op zich al een verdienste en leidt tevens
tot een heldere positionering van de perspectivische filosofie. Maar juist
samengenomen leiden de oerthema’s tot een principieel onoplosbaar filosofisch
conflict en dat zal ik scherp benoemen. Dat principiéle conflict moet hanteer-
baar gemaaktworden, willen we een schijn van kans hebben de centrale vraag
van dit boek te beantwoorden. Donkere wolken pakken zich daarom samen
boven de ambitie van dit boek.

Ik leg het conflict eerst nog even aan de kant en definieer in het hoofdstuk
Wolken temmen de mens uit de losse pols als een temmer van de grote wolk van
perspectief. Dat leidt tot vele herkenbare temmechanismen. Ze helpen ons
correspondentie te handhaven, grip te houden op de wereld om ons heen.
Daarop aansluitend neem ik het conflict weer ter hand en zal het hanteer-
baar maken in het hoofdstuk Een magistrale paradox. Het al eerder beschreven
wereldspectrum is één van de verschillende temmechanismen. Maar wel een
bijzondere. Het wereldspectrum loopt vanuit de individuele ervaring van het
zelf (in ieder van ons) naar de collectieve ervaring van een gedeelde wereld
(om ons allen heen). Hetverbergt hierdoor zowel een sleutel voor omgaan met
het fundamentele conflict, als de grondslagen voor de gezochte filosofie van
de maatschappelijke praktijk. Het temt immers de integrale perspectieven-
wolk, de integrale maatschappelijke wereld die we als mensheid ervaren. Het
wereldspectrum plaatst ons daadwerkelijk als mensheid in de wereld.

Het conflict blijkt even onoplosbaar als irrelevant voor maatschappelijke
praktijken. In een aantal stappen wordt het ten principale onoplosbare con-
flict ontmaskerd als een magistrale paradox. Hiermee vind ik tevens de basis
voor een maatschappelijke filosofie. Een pragmatische filosofie die begrip
van onze maatschappelijke praktijken ondersteunt en intrinsiek openstaat

47



48

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

voor wereldverbetering. Die filosofie van de maatschappelijke praktijk ont-
wikkel ik aansluitend in het hoofdstuk De maatschappij als multi-actor praktijk.
Ik wandel door het wereldspectrum, eerst vanuit het individu naar de gedeel-
de wereld en dan ook weer eens terug. Dat leidt tot ronduit paradoxale over-
wegingen ten aanzien van wat dan eigenlijk de mens is en wat zijn wereld, en
hoe het mogelijk is dat het wereldspectrum bewandeld kan worden. Overwe-
gingen die daardoor overigens passen bij de paradoxale ontmaskering van
het onoplosbare conflict uit het vorige hoofdstuk. De redenering laat ondub-
belzinnig zien dat het harde onderscheid tussen mensen en hun (fysieke)
omgeving kraakt in al zijn filosofische voegen. De overwegingen accumule-
ren, geheel congruent met de eerdere verwerping van het mind-body dualisme,
in een radicale verwerping van dit dualistische maatschappijbeeld. Daarvoor
in de plaats wordt een al even radicale interpretatie van actoren als mensen-
in-de-wereld gesteld. Door deze interpretatie is het nu mogelijk maatschap-
pelijke praktijken op te vatten als samenhangende stelsels van actoren. Alleen
actoren. Willen we maatschappelijke praktijken doelgericht verbeteren, dan
is juist deze interpretatie op zijn plaats. Dit inzicht noem ik de radicale actor-
these.

Zoals het perspectivisch structuralisme slechts één bouwsteen kent, te weten
perspectief, geldt dit nu ook voor de filosofie van de maatschappelijke prak-
tijk. De maatschappelijke bouwsteen is een radicale perspectivische interpre-
tatie van het actorbegrip. Het perspectivisch structuralisme heeft dan nog
één laatste consequentie voor de filosofie van de maatschappelijke praktijk.
Alles is perspectief. Mutatis mutandis moet dit ook gelden voor maatschap-
pelijke praktijken, als samenhangende stelsels van actoren. En zo rolt ons als
vanzelf het gezochte gereedschap voor het verbeteren van onze wereld in de
schoot. Dat is maatschappelijk perspectief.

In het hoofdstuk De frontier van het ervaren wordt dan nog specifiek ingegaan
op een aantal intrigerende aspecten van het denken over de grenzen van het
ervaren. Dat cumuleert in de constatering dat onze integrale maatschappij
zich in principe op amorele wijze ontwikkelt, maar dat wij als mensen daar
zeker niet ongewapend tegenover staan.

d. Afronding
In het hoofdstuk Perspectivisme vergeleken vergelijk ik het recursief perspectivis-
me met een aantal verwante noties en ga ik in op zijn bewijsbaarheid. Aller-
eerst ga ik in de paragraaf De waarheid in het midden? in op de vraag waarom
juist die perspectivische middenpositie op het gehele wereldspectrum van



Samenvattende leeswijzer Deel 1

belang is en zowel relativisme als positivisme — op de eindjes — als integrale
maatschappelijke filosofieén tekort schieten. Feiten, meningen en hun over-
gang in elkaar, dat thema staat in deze discussie centraal. Aansluitend wordt
in de paragraaf Evolutie de relatie tussen perspectivisme en de evolutiethe-
orie belicht. Vanwege zijn ‘om te’ karakter zijn er vele evolutionaire trekjes
te herkennen in de ontwikkeling van perspectief. Dan komt in de paragraaf
Neurologisch connectionisme de vergelijking met het connectionisme aan bod.
Hersenonderzoek neemt een steeds grotere vlucht in ons tijdsgewricht. De
immer herarrangerende netwerkstructuur van het perspectivisme toont veel
verwantschap met een zichzelf aanpassend netwerk van met elkaar verbon-
den neuronen. Maar in hele cruciale opzichten staan beide paradigma’s juist
haaks op elkaar. Het recursief perspectivisme vat vele zaken die ervaren wor-
den in één unificerend en consistent kader. Dat vind ik een verdienste op zich.
Maar valt het perspectivisme te bewijzen?> Deze hele relevante vraag zal ik in de
laatste paragraafvan dit hoofdstuk van een antwoord voorzien. Dan kom ik
aan het hoofdstuk Sluitsteen. Hierin zal ik aangeven hoe de meest raadselach-
tige delen van het wereldspectrum, te weten zijn beide limieten, in essentie
niet van elkaar te onderscheiden zijn. En met deze sluitsteen wordt de ring
gesloten. In het hoofdstuk Weg barst bespreek ik dan alle rafeltjes uit het eer-
dere hoofdstuk Barst stuk voor stuk en verklaar ze in perspectief.

Dat leidt me tot het laatste hoofdstuk van dit boekdeel Grondslagen voor wereld-
verbeteraars. De wereld is eerst en vooral een sociaal speelveld, een maatschap-
pelijke praktijk. De praktische filosofie fundeert de intuitieve opvatting dat
in die maatschappelijke praktijk verschillende partijen met elkaar samen-
werken en strijden voor hun plek op deze aarde. Het oppervlakkige resultaat
is dus een wereldbeeld dat sterke verwantschap vertoont met en door velen
gedeelde beeld. Tk waarschuwde u op voorhand, ik zoek fundamenten, maar
ook herkenbaarheid, vertrouwdheid.

Maar in zijn diepere aard en in zijn consequenties is de resulterende filosofie
van de maatschappelijke praktijk structureel en fundamenteel anders. Actoren
delen geen wereld, maar actoren vormen de wereld. Alles wat is, wordt ook, en is
hiermee ook voor verbetering vatbaar inclusief onze integrale maatschappe-
lijke praktijk. En er is een heel concreet nieuw filosofisch fundament voor het
verbeteren van onze wereld. Het ontwikkelen van maatschappelijk perspectief.
Aan het eind van dit boekdeel vat ik de essenties van het voorgaande samen
in de vorm van nieuwe antwoorden op de fundamentele vragen, waarmee ik
deze filosofische zoektocht begon. Het integrale resultaat is maatschappelijk
perspectief.

49



50

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Het recursief perspectivisme biedt zo een filosofische basis voor de wereld-
verbeteraar en tevens een opstap naar de volgende twee boekdelen: ethiek en
pragmatiek.



1.a Kwartiermaken






Barst

Onze wereld

Onze wereld is de wereld waarin wij elkaar tegenkomen. Dat is de wereld
waarin u dit boek leest, dat ik in diezelfde wereld geschreven heb, in Zeist
om precies te zijn, nabij de Stuifheuvel. Drie ruimtelijke dimensies heeft die
wereld, waarin we dingen kunnen waarnemen die er echt zijn. Over die wereld
kunnen we denken, praten en we kunnen erin handelen. Denken en hande-
len zijn twee verschillende zaken. We denken dat je steeds meer leert en weet
naarmate je verder komtin hetleven. Kennis noemen we dat. Ook kun je steeds
meer, zoals kruipen, hinkelen, autorijden; dat noemen we kunde. Afstanden
drukje uitin meters of lichtjaren en tijd in seconden of jaren. We leren dat een
kei een kei is. Dat wij er zijn en anderen, netjes gescheiden van elkaar. En dat
we allen in één gedeelde wereld leven. Het is onze wereld, waarin wij samen-
leven. Dat spreekt toch vanzelf!

Spreekt dat wel vanzelf? Het hierboven geschetste beeld is ons allen natuur-
lijk erg vertrouwd. Maar ik kijk in dit boek kritisch naar de houdbaarheid
van dit gangbare beeld. Niet om aan te tonen dat deze perceptie helemaal niet
deugen zou. Oppervlakkig bezien functioneert dit dagelijkse beeld immers
uitstekend. Ik denk echter dat het tekort schiet als we onze ambities naar
boven bijstellen en doelgericht complexe maatschappelijke praktijken willen
verbeteren.

Daarom begin ik hieronder meteen al de eerste voorzichtig ontwrichtende
gedachten te ontvouwen. Ik bied een bloemlezing van oneffenheden, para-
doxale ervaringen, barsten in het gangbare wereldbeeld. Ze beogen u, als
lezer, er opmerkzaam op te maken dat het gangbare wereldbeeld inderdaad
zo zijn mankementen vertoont. Ze bieden tevens de eerste aangrijpings-
punten voor een dieper begrip van ons mensen in de wereld.

Dat diepere begrip leidt tot het alternatieve wereldbeeld dat ik zal ontvou-
wen in dit boek en deze serie: het recursief perspectivisme. Aan het eind van
dit boek zal duidelijk zijn hoe het gangbare wereldbeeld gewoon binnen het

53



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

54

recursief perspectivische wereldbeeld kan blijven functioneren. De barsten
die ik hieronder laat zien, die zijn dan weg. En we beschikken dan over de
contouren van een aanpak voor de verbetering van maatschappelijke praktij-
ken. Over tot de barsten nu.

Nijmegen

Nijmegen, nazomer 1981. Fluitend loop ik onder de bomen, schitterend weer,
het schemert al, nee, inmiddels is het donker, helemaal nieuw in deze stad,
van de universiteit op weg naar een lieve vriendin. Ik heb maar een vaag begrip
van hoe ik lopen moet. Heyendaalse weg af, links af bij het station, paadje
langs het spoor. Tussen de studentenflats door, langs de mensa weer een
stukje verder. Rechtdoor, wijk van rond 1900 in, rechtsaf, pleintje, linksaf,
2de rechtsaf, tenminste dat dacht ik... Groesbeekseweg, naast het reisbureau
en vlak bij de bakker, daar moet ik zijn. Ik vind mijn weg.

Ik heb geen flauw idee hoe mijn route er op de kaart van Nijmegen uitziet.
De zon is onder, dus oriénteren is er niet bij. Zo doe je dat toch ook niet in de
stad? Eerst 300 meter naar het zuiden, dan oostwaarts, ik hoor het iemand al
uitleggen.

Het is helemaal geen traject op de stadskaart van Nijmegen dat ik afleg; ik
ken de kaart niet eens. Nee, mijn pad slingert zich van herkenningspunt via
instructie naar ander herkenningspunt. Bij station linksaf, doorlopen langs
spoorlijn over paadje tot aan verharde weg, daar even naar de spoorlijn lopen
en oversteken. Drie dimensies? Mijn neus!

Toveren

Een rare vogel met een woeste haardos komt op me af. Hij kijkt een beetje
wild uit zijn ogen. Het is in Utrecht — een gesjeesde student? ‘Ik kan toveren!
roept hij. Hij houdt een potlood in zijn rechterhand tussen zijn vingers, punt
naar voren, beweegt zijn hand van achter zijn hoofd naar voren en laat het
potlood met de punt op een boek neerkomen — dat heeft hij in zijn linkerhand
—verschillende keren.

Een (pok)... twee (pok)... drie (pof). En warempel, het potlood is weg! Hij
heeft het laten verdwijnen. En ik sta er met mijn snufferd bovenop. DAT KAN
HELEMAAL NIET! ‘Leg het eens uit?’ vraag ik. ‘Nou, ik kan toveren!” zegt-ie
(ik had het kunnen weten...).

Ik loop 10 meter verder en kijk hoe hij andere mensen aanspreekt. Al snel valt
me op waar ik precies ingelopen ben: op de derde tel steekt hij het potlood



Barst

stiekem en snel achter zijn oor, verstopt tussen zijn woeste haren en stoot hij
slechts met zijn vingers tegen het boek. Vingers leeg, potlood weg!

Ik zag wat ik verwachtte, niet wat er gebeurde. Je ziet het pas als je het door
hebt!”

Zeno

De oude Griekse wijsgeer Zeno stond bekend om zijn paradoxen. Een van zijn
meest vermaarde is die over Achilles en de schildpad. Het verhaal gaat als
volgt:

Een schildpad daagde Achilles uit voor een wedstrijd hardlopen. De schildpad
beweerde dat Achilles niet van hem zou kunnen winnen, als Achilles hem maar een
kleine voorsprong van een meter of 100 zou geven. ‘Haha, dat ga je verliezen’ lachte
Achilles. ‘Welnee, ik hoef nog niet eens te rennen om je te bewijzen van niet’ ant-
woordde de schildpad. ‘Ja ja, leg dat maar eens uit’ sprak Achilles. ‘Wel dan’, sprak
de schildpad, ‘je bent met me eens dat ik wel ongeveer een meter heb afgelegd in de
tijd dat jij de 100 meter voorsprong hebt overbrugd?” ‘Jaha, als je hard doorloopt
haal je dat misschien wel’ schaterde Achilles. ‘Goed, dan is er op dat moment dus
precies een meter voorsprong voor mij over’ sprak de schildpad. ‘Nog wel, ja’ sprak
Achilles, ‘maar ook die is gauw weg!". ‘Oh ja>’ sprak de schildpad. ‘Maar als jij die
meter weer afgelegd hebt, ben ik weer 1 centimeter verder, niet dan?’ ‘Tja, dat klopt
wel’ sprak Achilles al iets langzamer. ‘En dat geldt dan iedere keer, toch? Telkens als
jij opnieuw op mijn vertrekpunt bent, ben ik weer iets verder.” Achilles voelde de bui
al hangen. ‘Ja maar, dan haal ik je nooit in! sprak hij verontrust. ‘Precies!” sprak de
schildpad. ‘Je kunt dus nooit van me winnen.’

Geen speld tussen te krijgen, tussen deze redenering. En toch druist hij vol-
ledig tegen onze ervaring in. Natuurlijk wint Achilles de wedstrijd. Er gaat
in het spel tussen de redenering van de schildpad en de praktijk van de wed-
strijd iets helemaal fout. De common sense redenering van de schildpad leidt,
indien doorgevoerd tot in het oneindige, tot een wel heel bizarre uitkomst. De
manier waarop wij tegen ruimte, afstand en snelheid aankijken, zit minder
solide in elkaar dan we denken.

37 Metdankaan Johan Cruijff

55



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Ziirich en zo

Ik ging met het vliegtuig van Schiphol naar Ziirich. Je bent er zo. Later deed
ik dat ook nog eens met de auto. Zo’n acht keer langer duurde dat. Grappig,
vond ik dat toen.

Ik moest denken aan de tijd van de Verenigde Oost-Indische Compagnie. Per
zeilschip naar de Oriént, een tochtvan soms jaren, heen en terug. Wat zou dat
betekenen voor de inhoud van een brief? Tegenwoordig is dat een kwestie van
een flinke vliegreis en een e-mail heeft slechts fracties van seconden nodig.
Wallis, Zwitserland. Ik zag de plek waar we heen wandelden, zo’n 1500 meter
hoger. Schitterende tocht, flink moe toen we ’s avonds laat terugkwamen.
Frankrijk, Cevennes, sterrennacht. Schitterend, die sterrenhemel, zo uit-
gestrekt, zo overweldigend ver. Mijn sleutel is uit mijn broekzak gevallen,
door een rooster, ik zie hem liggen. Niet zover als de sterren, maar toch ook
onbereikbaar; een manier om hem te pakken weet ik niet. Je kunt afstand
prima uitdrukken in meters, kilometers, lichtjaren. De praktische relevantie van
afstand pak je er niet mee.

Chocola

Welke figuur bevat de meeste chocola?

U kiest de bovenste, want dat middelste stuk is immers veel langer. U meet het
na, want u wilt weten hoeveel u nu meer heeft gekozen. En het ene stuk blijkt
exact even groot als het andere... Een optische illusie, stellen we dan vast.
Maar wat als u niet gemeten had?

Creativiteit

Creativiteit, de een heeft het, de ander niet. Een sprankelende woordgrap vind
ik creatief. Een woordgrap wordt overigens vanzelf sleets in de herhaling. En



Barst

ik heb ooit samen met mijn vrouw, klussend aan onze nieuwe woning in het
holst van de nacht, de drievoudige hotelschakeling uitgevonden. Die bleek
overigens al te bestaan. Wat zegt dat over creativiteit?

Cultuur

Niets is zo alom tegenwoordig en zo moeilijk te definieren als cultuur. Een
bedrijf heeft cultuur, een stad, een volk en zelfs delen van een continent.
Het ontstaat vanzelf, je maakt er als vanzelf onderdeel van uit en je bemerkt
cultuur vooral in confrontatie met jezelf. Hoe kan een fenomeen als cultuur
zo prominent aanwezig en tegelijkertijd zo onzichtbaar, gedistribueerd en
ongrijpbaar zijn?

Knikkers

‘Ik heb een knikker die niemand anders op de hele wereld heeft!” sprak mijn
zoontje trots en toonde mij een mooie knikker. ‘Dat klopt’, antwoordde ik,
‘het is immers jouw knikker die jij daar in je handen hebt. Maar dat geldt
ook als er honderdduizend van zijn.” Hij was een seconde stil en even van zijn
stuk gebracht, maar herstelde zich al snel. ‘Ja, maar iedere knikker heeft dan
natuurlijk wel zijn eigen plaats!’

Toen was het mijn beurt om even stil te zijn. Zo helder had ik nog nooit eerder
hetverschil tussen een afzonderlijke knikker en al zijn gelijken uit horen leg-
gen. De knikker wordt specifiek; wordt anders dan alle identieke knikkers
doordat hij zich op een bepaalde plaats bevindt, bijvoorbeeld in de hand van
mijn zoontje. Hij wordt bijzonder door zijn omgeving, die in beginsel niets
met zijn ‘knikker-zijn’ in isolement te maken heeft. Waar zit de identiteit van
de knikker dan? Erin of er omheen? En is dat voor mensen dan anders?

Schaken

De wetenschapspagina van de krant. Snelschakers zijn gedwongen intuitief
hun zetten uit te voeren, want tijd om consequenties door te exerceren is er
niet. Alleen zeer ervaren schakers zijn hier goed in.

Nu is gebleken, aldus de krant, dat dit type schakers ook als ze wél de tijd
hebben, sneller hun zetten kiezen dan minder ervaren schakers. Ze hebben
de tijd, maar hebben hem niet nodig, gebruiken hem niet, ze spelen ook dan
sterk intuitief.

57



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Niet dat ze het hiermee altijd winnen van een minder ervaren schaker. Een
echte beginner klampt zich vooral nog vast aan de basisregels en denkt nau-
welijks zetten vooruit. Die gaat het afleggen. Een verder gevorderde schaker
neemt wel de tijd om zetten vooruit te denken. Soms wint hij van de meester.
Het verschil in niveau tussen gevorderden en echte meesters wordt vooral
duidelijk onder tijdsdruk: dan presteren de echte meesters veel beter dan de
gevorderde schakers. De geniale schaker lijkt veel op de geniale voetbalspits.
Talent is aanleg en gecondenseerde oefening. De spits denkt niet, hij schiet.
De schaker denkt niet, hij zet. Denken, handelen, beheersen: het zit toch
dichter bij elkaar dan we vermoeden!

Taart

Een cirkel wordt gevormd door alle punten die dezelfde afstand hebben tot
een bepaald punt (het middelpunt). Als je op de lagere school zit leer je breu-
ken. Met taartpunten wordt dat toegelicht. Halven, kwarten, achtsten, het
houdt maar niet op. Als je taart ziet, zie je breuken. Je weet niet beter.

Een taart heeft als omtrek 2t maal de straal van de cirkel: 2ntr, of © maal de
diameter (de middellijn, de grootste lijn die je door een cirkel kunt trekken).
Pi is een bijzonder getal, het is irrationeel; de decimalen achter de komma
gaan maar door. Het getal bestaat niet ‘echt’, je kunt het daarom niet in echte
stukken verdelen.

Toch merkwaardig. Ik ben nog nooit op een verjaardagsfeestje geweest waar
de taart heel is gebleven!

Logisch

De syllogismen van Aristoteles zijn de vroegste pareltjes uit de logica. Het
schoolvoorbeeld van een syllogisme is als volgt: Alle mensen zijn sterfelijk
(major premisse), Socrates is een mens (minor premisse) en dan kunt u zelf
wel de conclusie trekken: Socrates moet sterfelijk zijn.

Majorpremisse en minorpremisse samen leiden, mits beiden waar3®, onver-
mijdelijk tot slechts één conclusie. Logica is tijdloze waarheid! Geen speld
tussen te krijgen, althans op het eerste gezicht.

38 Mits beiden waar... Aristoteles was een zeer scherp denker en hield van helderheid. Hij
stelde bijvoorbeeld dat hetzelfde attribuut niet tegelijkertijd en in hetzelfde opzicht wel en
niet toegekend kan worden aan hetzelfde subject. Hij hield dit zelfs voor het meest onbe-
twijfelbare en fundamentele van alle beginselen (Zie Aristoteles, Metafysica). Hij wordt



Barst

Laat me dat toch eens proberen met een klein speldje. Strikt genomen is van
Socrates-bij-leven helemaal nog niet vastgesteld dat hij een mens is in al zijn
facetten. Hij is dan immers nog niet gestorven; zijn sterfelijkheid heeft daar-
mee op zijn best de status van een erg waarschijnlijke werkhypothese. (Zelf
als we weten dat hij al gestorven is, dan leiden we daarmee niets nieuws af en
biedt het syllogisme geen enkel nieuw inzicht!).

Alles wat we van Socrates weten bij leven wijst erop dat hij een mens is. Maar
zolang hij nog niet gestorven was, ontbrak dit laatste stukje bewijs nog aan
de mens ‘Socrates’. Socrates was tot aan het moment van zijn verscheiden
een incompleet mens.

Het syllogisme is tijdloos. Maar ben je iets minder welwillend, dan ziet het
er meteen heel anders uit; dan is het syllogisme net een razend slimme wis-
seltruck van een louche koopman. Twee voorstellingen van de mens Socra-
tes (inclusief en exclusief sterfelijk zijn) worden op onnavolgbare wijze snel
gewisseld. Er zijn welbeschouwd twee waarheden in het geding!+ Als strikt

daarom ook wel de vadervan de zogenaamde ‘wet van de uitgesloten derde’ genoemd: iets
iswaar of niet waar, een derde mogelijkheid is er niet (tertium non datur). Dit door velen als
universeel aanvaarde principe staat ook wel bekend als het principium non contradictionis. 1k
vermoed dat deze wet van de uitgesloten derde in dergelijke universele termen helemaal
niet door Aristoteles onderschreven zou worden. Vele mensen hechten er enorm aan dat
iets universeel waar of onwaar is, dat iets voor iedereen aan de hand moet zijn of juist niet.
Maar Aristoteles stelt slechts dat hetzelfde attribuut niet tegelijkertijd en in hetzelfde opzicht
wel en niet toegekend kan worden aan hetzelfde subject. Dat is een veel specifiekere uit-
spraak. Zouden we ‘in hetzelfde opzicht’ vervangen door ‘door één en dezelfde actor vanuit
één en dezelfde intentie’, dan laat de stelling van Aristoteles gewoon toe dat iemand door
de een als goudeerlijk en door de ander als een schurk betiteld kan worden. Of datiemand
na enig overwegen besluit dat iemand toch geen schurk, maar juist goudeerlijk is. Zelf zou
ik enigszins vooruitlopend op de rest van dit boek de stelling aanhangen dat steeds maar
één perspectief ervaren wordt door één bewustzijn. Twijfelen we ofiemand een schurk is of
niet, dan wisselen de bijbehorende perspectieven om het hardst stuivertje totdat de beslis-
sing gevallen is.

39 Het omwisselen van het ene door het andere plukje Socrates. Dat lijkt op een discussie
over objecten en hun eigenschappen die nog zal volgen, maar dan aan de andere kant van
het spectrum. Bij eigenschappen snij je een klein plukje los en houd je het oorspronkelijke
geheel stiekem hetzelfde; hier wissel je twee vrijwel (want op het sterven na) gelijke gehe-
len. Zie de paragraaf Dingen in het hoofdstuk Filosofische noties in perspectief.

40 Dat Socrates enerzijds op moment x een mens is, en daarom geacht wordt te sterven en
anderzijds op moment y een daadwerkelijk gestorven iemand, mag nooit leiden tot het
gelijkstellen van de verwachting van sterfelijkheid ten aanzien van iemand (een hypothese,
hoe waarschijnlijk deze ook mag zijn) aan de ervaring dat iemand gestorven is. Het betreft
daarom een wisseltruck waarvoor Hume zich in zijn graf zou omdraaien! Als majorpremisse
en minorpremisse beiden waar zijn klopt de conclusie natuurlijk, maar dan voegt de aflei-
ding niets toe. Als dit syllogisme iets doet, is het over de onzekerheid heenstappen dat
Socrates wellicht niet menselijk is. Maar of zijn sterfelijkheid daarmee waar is? De vraag

59



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

6o

symbolische wisseltruck, als het goochelen met symbolen is een syllogisme
te begrijpen. Zijn de premissen waar, dan klopt de afleiding. Voorafgaand aan
Socrates’ dood-zijn moeten we in extremo gesteld zeggen: we weten het niet,
of hij sterfelijk is. We zullen het ervaren. In zijn verwijzing naar de ervaring
snijdt daarom het syllogisme geen enkel hout#. Is Socrates al een compleet
mens bij leven, of wordt hij het pas onbetwistbaar door te sterven? Zijn en wor-
den spelen met elkaar een fascinerend spel.

Toeval

Stel: je hebt een rad van fortuin met daarop de letters van het alfabet. Je begint
een lange rij van willekeurige letters te draaien. U zult met me eens zijn dat
het wel een heel wonderbaarlijk toeval zou zijn als daar dit boek uit voort zou
komen. Die kans is werkelijk miniem, grenst aan nul.

Maar een uitzonderlijke uitkomst, dat zou de reeks van letters die dit boek
samenstelt helemaal niet zijn. Hij is net zo bijzonder als willekeurig iedere
andere reeks van letters met dezelfde lengte. Ga maar na: de kans op iedere
volgende letter is 1/26. De kans op dit boek#*is 1/26 X 1/26 X ..., etc.; en dat geldt
voor iedere andere reeks. Maar het blijft een rare gedachte dat de kans op dit
boek net zo groot is als iedere andere reeks.

Van orde, chaos en schepping

De samenhang en orde in de wereld om ons heen bewijzen het bestaan van
een grote ontwerper, een schepper die deze orde heeft aangebracht; aldus de
aanhangers van de fysico-theologie (tegenwoordig ook wel Creationisme of
Intelligent Design). Deze argumentatie vooronderstelt dat orde er is, dat die van
buiten komt en op voorhand is ontworpen (door een vooronderstelde schep-
per). Een interessante positie. Maar waar zit die orde precies? En zijn tegen-
hanger: willekeur, chaos.

stellen is hem beantwoorden. Mijn conclusie is daarom dat het syllogisme Aristoteles zijn
eigen attribueringsstelling schendt.

41 Alseral een Platoonse sfeer zou zijn, moet deze zich in Das Ding an sich of in de essentie van
erzijn bevinden. Maar, zoals gezegd, ervaren (en dus ook weten) kunnen we dat niet. Dat is
geloof.

42 lknegeer even cijfers en dergelijke, dat maakt voor het argument immers niet uit.



Barst

Een eerste verkenning: orde zit in de omgeving

Stel: we werpen vier maal met een dobbelsteen. Hé, vier maal een zes! Dat is
zeldzaam. De kans is, om precies te zijn, 1/6 X 1/6 x 1/6 X 1/6 = één op 1296.
Iedereen die over kennis van dobbelstenen beschikt zal dit meteen onder-
schrijven: dit is bijzonder, zo’n regelmaat! De figuur hieronder illustreert
dit. Orde zien we ook in de anatomie van een bloem en in ons DNA. Orde is
absoluut en zit in de wereld om ons heen; het moet er dus wel zijn ingestopt,
anders was er chaos.

Persoon B:
Persoon A: "Wat een toeval!”

"Wateen toeval!”
@ .

Henk B. Diepenmaat, 2002

Een tweede verkenning: orde zit in de beschouwer

Toch is eenvoudig aan te tonen dat de onderkende orde niet in de dobbelste-
nen zit. Neem het voorbeeld dat ik als pincode het nummer 3461 heb. En ik
werp vier maal en warempel: 3, 4, 6 en 1! Dat is voor mij net zo toevallig als
vier maal zes op een rij.

Mijn buurman, die het geheel aanziet, is lang niet zo enthousiast. Voor hem
is het gewoon een rijtje ongeordende getallen. Wat voor de een ordelijk is, is
voor de ander chaos, willekeur, betekenisloos.

Orde is niet, volgens deze tweede verkenning, maar wordt juist gecreéerd door
de mens, die bankpasjes ontwerpt en gebruikt. Orde zit niet in de omgeving,
maar in de mens. (Zie onderstaande figuur.)

61



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Persoon B:
Persoon A met pincode 3461: "Willekeurig rijtje...”
“"Wat een toevall”

T

Henk B. Diepenmaat, 2002

Een derde verkenning: orde zit in allebei

De eerste verkenning, orde zit in de omgeving, moeten we verwerpen. De
tweede verkenning stelt dat orde door de mens gemaakt wordt en in de mens
zit (en niet in zijn omgeving). Maar ook dat is te kort door de bocht. Neem
immers de dobbelstenen weg uit de tweede figuur en laat beide beschouwers

staan waar ze staan; dan is de orde verdwenen. Ook de tweede verkenning
moeten we verwerpen. Orde en willekeur hebben zowel te maken met iets dat
beschouwd wordt, als met een beschouwer. Maken we de orde zelf of wordt
deze ons gegeven? Of zit het er tussenin?

Tijd

Absolute, true, and mathematical time, of it self and from its own nature, flows
equably without relation to anything external, and by another name is called ‘dura-
tion’; relative, apparent, and common time is some sensible and external (whether
accurate or unequable) measure of duration by means of motion, which is com-
monly used instead of true time, such as an hour, a day, a month, a year.

Isaac Newton, Principia Mathematica

Soms vliegt de tijd, soms kruipt hij voort. Je hebt het naar je zin, leuk gezel-
schap, sprankelende gesprekken. Die avond is zo om. Je staat aan de lopende
band en minuten duren uren. Absolute, ware, mathematische tijd? Nuttig
voor fysici, zeker. Maar zelfs die atoomklok kan zeggen wat hij wil, van tijd
heb ik toch echt meer besef dan hij.



Barst

Kei

Je rijdt op de snelweg en je ziet opeens een kei voor je op de snelweg. Blijkbaar
van het talud afgerold; had je net geen waarschuwingsbord gezien?

Die kei, die ligt er gewoon, grijs, hard, onverschillig, onwillig om uit de weg
te gaan. We selecteren hem uit de winkel die wereld heet. Maar waarom selec-
teren we die kei? Waarom niet de keien of paaltjes langs de weg, het dode
konijn, een stuk asfalt (of een ander stuk), de strepen op de weg, de struiken
ernaast of de rups in de bek van die merel? Er zijn zoveel meer mogelijke kan-
didaten waar je bewustzijn op gericht had kunnen zijn. Zoveel zelfs dat, als
je ze allemaal had willen zien, je de eerste bocht al was uitgevlogen. Iedere
willekeurige vierkante meter van de wereld te bestuderen vergt een heel men-
senleven, als de loep maar groot genoeg is.

Waarom die kei, waarom op die schaal? Dat ligt toch voor de hand, zul je zeg-
gen. Als je niet uitkijkt lig je zo in het ravijn; en als je wel uitkijkt niet. Dus
wat doe je? Je ziet de kei en weinig anders. Eerst bijremmen en daarna pas
uitwijken, anders raak je in een slip.

Een zeer onervaren rijder ziet de kei misschien helemaal niet liggen, althans
zeker niet als een voorbode van onheil en scheurt lekker door op hoge snel-
heid... met noodlottige gevolgen. Een al iets minder onervaren rijder ziet de
kei wel als start van een ongewenste ontwikkeling, maar zal tegelijk remmen
en sturen, waardoor hij slipt en alsnog in het ravijn beland. Een ervaren rijder
remt zo hard als toelaatbaar, zo vroeg als mogelijk en stuurt gecontroleerd
om de kei heen. Ieder zijn kei?

Stemmingen

Stemmingen, gemoedstoestanden, of hoe we ze ook noemen, we zijn er alle-
maal als mens aan onderhevig. Stemmingen bestaan uit emoties, positief
(blijheid), negatief (angst), of een combinatie (angstig én nieuwsgierig).
Stemmingen zijn gerelateerd aan de concentratie van neurotransmitters in
de hersenen, zo luidt momenteel de theorie. Verschillende neurotransmitters
leveren verschillende stemmingen op, omdat ze waarschijnlijk van invloed
zijn op verschillende delen van de hersenen.

Maar kunnen we ook tot een meer intuitieve interpretatie komen? Het is nogal
armoedig om zoiets bij uitstek menselijks te verklaren met zulke ‘mensloze’
termen.

63



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

64

Verlies

Ik was 19, het was onverwacht, mijn moeder liep langs me heen, de trap op
naar boven en liet het leven. Het kon niet, maar gebeurde toch. Ik herinner
me glashelder het volgende voorval; het was twee dagen na haar dood. Er was
bezoek, familie en vrienden, en we zaten in de huiskamer. We hadden het over
iemand, konden niet op de naam komen en ik draaide me om naar de eetka-
mer om het aan mijn moeder te vragen.

Ik slikte het nog net in — hoe kon ik zo’n vergissing maken? — en liep door
de keuken naar buiten, helemaal in de war, ik schaamde me diep. Voelde me
vreselijk schuldig naar haar. Was ik het echt vergeten? Tegelijkertijd was het
zo natuurlijk om me te draaien en iets aan haar te vragen.

Ontworteld, geamputeerd, vermalen, verscheurd, zo voelde het. Rouw, ver-
driet is zoveel meer dan slechts ‘een gemoedstoestand’. Je wereld verandert, er
breken hele stukken af; je verandert zelf. Je staat anders in een andere wereld.

Verliefd

Ik was net negentien en kwam een heel bijzonder meisje tegen in de kelders
van Diogenes. Er was geen houden aan. Ik wilde bij haar zijn, samen zijn, mijn
hele leven met haar delen. Twee, drie keer zo vitaal als voorheen, zo voelde ik
me.

Verliefd zijn is zoveel meer dan wat stofjes in je hersenen. Ze domineert je
gedachten, staat centraal in je leven. Ook je toekomstbeeld verandert heel
radicaal. Je wordt een ander mens. Je staat anders in een andere wereld.

Angst

Levensbedreigende operatie van iemand die je innig lief hebt en in het cen-
trum staat van alles waar je het meest om geeft. Je zit en wacht, knoop in je
buik, geen ruimte om ook maar iets anders te doen in je hoofd. Er gebeurt van
alles, ondertussen, de wereld loopt om je heen door maar jij doet niet mee,
althans, je speelt slechts toneel, je wacht slechts op bericht. Jouw tijd, jouw
wereld staat stil. Je weet dat, als het slecht afloopt, jouw wereld in een klap
nooit meer hetzelfde zal zijn, slechter zal zijn.

Angst. Je wereld wordt verpletterd, je doet er niks aan en juist dat maakt datde
dagelijkse trivialiteiten niet relevant zijn. In het licht van de enormiteiten die
zich dreigen te voltrekken staat de dagelijkse tijd helemaal stil.

Natuurlijk zullen concentraties van specifieke neurotransmitters correleren
met stemmingen. Maar een beschrijving in termen van het menselijke erva-



Barst

ren, het menselijke leven zelf verklaart op een geheel andere wijze de diepere
aard van stemmingen.

De drie voorbeelden hierboven hebben gemeen dat ze rigoureus ingrijpen in
de wijze waarop je je leven beleeft. Bij intens verdriet zijn er stukken van je
integrale beleving abrupt geamputeerd, bij verliefdheid staat opeens iemand
in het centrum van je beleving waardoor deze radicaal verandert en bij angst
staat een wijze van beleven die je diep koestert opeens midden in de gevaren-
zone.

Op de kermis

Het gezicht van een kind dat voor het eerst op de kermis komt. Licht, geluid,
mensen, apparaten. Overweldigend, het kind weet niet waar te beginnen.
Nog niet geworteld, nog niet thuis in deze wereld.

Bos

We lopen met een groep in het bos, onder leiding van een bezielde boswach-
ter. Ik vind bossen mooi maar erg deskundig ben ik voor de rest niet. Met mij
mee lopen onder andere een ornitholoog en een houthakker (zo noem ik ze
althans, dat maak ik op uit hun opmerkingen).

De boswachter is een veelzijdig bosenthousiast. De houthakker mist compleet
de vele vogels en de ornitholoog ziet de brandhoutpotentie van de bomen vol-
ledig over het hoofd. Ikzelf, ik geniet vooral van ‘de atmosfeer’ en de gesprek-
ken. We lopen weliswaar samen in ‘het’ bos, maar evenzeer loopt ieder in zijn
eigen bos.

Bos (2)

Ieder ervaart althans ten dele zijn eigen bos. Dat geeft te denken over wat
we ervaren. Een klein gedachten-experimentje. Stel dat er vele verschillende
interpretaties van een bos mogelijk zijn (door de ornitholoog, de boswachter,
de houthakker, de kleurenspecialist, de geurenspecialist, het kind dat een
hut wil bouwen, de pollenspecialist, als een habitat voor eekhoorntjes, noem
maar op). Dat is alleszins goed voor te stellen. ‘Het bos’ is een enorme winkel
waaruit ieder het zijne kan betrekken.



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

66

Hoe is het dan in deze enormiteit van mogelijke ervaringen mogelijk een
focus te vinden? Wat veroorzaakt dan dat we er niet staan als een kind, voor
het eerst op de kermis, de mond open en de ogen groot van verbazing?

Dat de wereld er gewoon is, zich vrijblijvend aanbiedt en door ons ervaren
wordt, dat is een onwerkbare gedachte. We zouden zo maar verzanden in
oeverloos ervaren. Want iedere kubieke centimeter, nee millimeter van onze
omgeving is weer een universum op zich, als de microscoop maar groot
genoeg is. Wij zijn er en de wereld om ons heen, maar de essentie ligt in de
relatie, het zit er tussenin.

Kei (2)

Je rijdt op een lange lege snelweg en opeens schrik je op uit een soort van
trance, uit een diep gedachteproces. Bijvoorbeeld als je de kei ziet. Een bizar
maar heel vertrouwd fenomeen: zelfs gevaarlijke zaken doe je uiteindelijk op
de automatische piloot.

Datlukt niet zomaar: leren rijden is een intensief proces dat vele zaken in zich
verenigt. Aan het begin ben je wellicht enigszins de kluts kwijt, als het kind
op de kermis. Zoveel nieuwe ervaringen, je komt er gewoon in weg. Je moet
het dashboard leren interpreteren, gas geven, remmen, tanken en gevoel krij-
gen voor de auto, en naast het ordinaire verplaatsen van de auto ook nog eens
anticiperend leren rijden; dat wil zeggen, leren omgaan met jezelf in de auto
in zijn dynamische omgeving. Na vele, vele kilometers kun je dan de verwor-
ven potenties steeds meer automatiseren.

Raar is dat: je leert heel bewust, met inspanning en als beloning voor vol-
hardendheid sukkelt het geleerde dan weer uit je bewustzijn weg, de ultieme
vertrouwdheid. Het s niet weg. Immers, je verplaatst je nog steeds als je in
trance bent op de lege, lange weg. Geroutineerd, maar qua bewustzijn even
afwezig, gaje je gang. Dat merk je pas als je de kei ziet. Je breekt uit je rijders-
onderbewustzijn. Niets om van in paniek te raken: nog steeds geroutineerd
maar inmiddels weer bewust rem je, wijk je gecontroleerd uit en vervolg je je
weg (je bent immers een ervaren rijder).

Leren lopen, leren lezen, leren balletdansen, leren integraalrekenen, leren
een volwaardig lid van een gemeenschap te zijn. De een leert het sneller of
beter dan de ander maar je moet het leren en dat is dat.

Terug naar Nijmegen. Al twee dagen later leer ik een kortere weg naar mijn
vriendin (ik ging er dan ook graag heen). Na een halfjaar kende ik de kaart



Barst

op mijn duimpje. Na nog een paar jaar oriénteerde ik me nog maar nauwe-
lijks bewust, ik was er helemaal eigen. Grappig, hoe zich dat ontwikkelt, van
een sequentie van opgevolgde instructies (bij station linksaf) via een expliciet
ruimtelijk besef tot een onbewust en intuitief ruimtelijk besef.

Spiegel

Ik kijk in de spiegel naar mijn gezicht, een veeg op mijn wang, niet raar, netin
de tuin gewerkt. Ik was hem weg, kijkend in de spiegel: ja hoor, mijn gezicht
is weer schoon. Om dat te begrijpen heeft de fysica een theorie met lijnen en
breking bedacht. Immers, mijn spiegelbeeld staat aan de andere kant van de
spiegel en ik sta hier... nietwaar?

Toch knaagt er iets. Ik kijk in de spiegel en kijk in mijn beleving toch echt en
waarachtig naar mijn eigen gezicht! Spiegelbeeld en gezicht, voor de fysicus
zijn ze met zijn tweetjes, voor mij als tuinwerker is het er maar één.

Jonge hond

Een jonge hond. Tien weken oud, een klein balletje speelsheid. Je denkt eraan
hoe hij naar je toe zal komen draven, straks, als je weer thuis bent, nog een
beetje los op de poten, je vangt hem dan in je armen. En inderdaad, precies zo
komt hij op je af en precies zo vang je hem. Denken en handelen zien we als
scherp van elkaar gescheiden. Toch geeft dit voorbeeld aan dat denken over en
daadwerkelijk omgaan met soms wel heel dicht bij elkaar komen, veel dichter
dan dat we doorgaans geneigd zijn te vinden.

Hoe zit dat dan, zijn denken (in een mentaal domein) en handelen (in de
gedeelde wereld) misschien veel meer aan elkaar verwant dan oppervlakkig
beschouwd gevonden wordt? We rukken denken en handelen uit elkaar, maar
zijn er juist niet veel meer overeenkomsten dan verschillen? Moeten we ze niet
juist meer bijeen brengen?

Baby

Langzamerhand word je vader. Alle clichés gaan op en wat zijn ze uniek, echt
en indrukwekkend! Eerst het voornemen (of wellicht de constatering), zeker
bij je eerste kind stap je in een onbekend voorland. Een groeiende buik. Onze-
kerheid, vastberadenheid, verwachting. Je huis, je wereld verandert onmis-
kenbaar. Dan de bevalling. Een baby komt ter wereld.




Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

68

Komt ter wereld? Iedere keer als ik zo’n nieuw klein mensje zie, besef ik dat
het zijn of haar wereld helemaal nog niet is waar ik het in terecht zie komen.
Begrijp me goed, ik sta niet aan een stuk door te filosoferen op zo’n moment,
ben eerst en vooral vader en levensvriend in alle essenties die daarbij horen.
Maar zo’n klein mensje raakt ook een filosofisch snaartje in mij. Hij komt
namelijk niet ter wereld, hij wordt geboren in zijn wereld en ik zie hem geboren
worden in mijn (of wellicht onze) wereld. En dat is heel wat anders. Hij heeft
geen weet van buiken (althans niet van buiten en niet zoals wij), bevallingen,
ziekenhuizen, kraamzorg, babykamer klaarmaken, noem maar op.

Wat hij wel al weet? Ik heb geen flauw idee. Ik heb ook niet de indruk dat wij
mensen daar mee bezig zijn. Wat kun je ervan zeggen op zo’n moment? Niet
veel en dat zetten we op een geboortekaartje. Naam, geslacht, vader en moe-
der, gewicht, lengte, adres (dingen die hem nog geen snars zeggen). En voor
de rest: kom maar kijken, houd wel even rekening met moeder en kind.

En dan is het groeien en leren geblazen. Zijn eigen vingertjes ontdekken,
brabbelen in de box (dat kan-ie nog gewoon alleen). Maar vanaf het eerste,
prille begin is hij tevens middelpunt, of ten minste pregnant onderdeel van
een sociaal proces van jewelste. Eten krijgen. Geluidjes maken over en weer,
knuffelen, spelen. Leren lopen, leren praten, leren fietsen, leren spelen met
vriendjes en vriendinnetjes, leren leven. Hij komt inderdaad in onze wereld,
uiteindelijk, maar dat duurt veel en veel langer dan de geboorte.

Contrast

Hoe verschillend kan de perceptie van ‘de wereld’ zijn? De enorme groei van
kinderen in allerlei opzichten laat me zien hoe snel zo’n perceptie zich kan
ontwikkelen. Het gangbare idee is dat ze zich meer en meer tot een volwas-
sene ontwikkelen. Ultieme projectie.

Een baby, die moet nog helemaal beginnen. Hij staat aan de start. Potentie,
dat is wat je ziet. Heel bijzonder voor de vader en de moeder, maar toch ook
heel gewoon allemaal. Zo gewoon dat je het meest fascinerende volledig over
het hoofd zou zien: Er is nauwelijks een groter verschil denkbaar dan tus-
sen de wereld van vader en moeder en de wereld van het pasgeboren zoontje.
Hoezo komt hij ter wereld?



Barst

Rafeltjes

Wat geven de voorbeelden hierboven aan? Het zijn relatief kleine voorbeelden,
afgezet tegen de ambitie de wereld te verbeteren. Maar dat is noodzakelijker-
wijs zo; verderop zal ik uitwerken hoe de wereld met ons daarin ontstaat als
recursief fenomeen, opgebouwd uit vele kleine onderdelen. En het zijn even
zo vele barsten in het wereldbeeld zoals we dat aan het begin van dit hoofd-
stuk presenteerden.

Lopen door Nijmegen geeft aan dat ruimtelijkheid heel andere vormen aan-
neemt dan een driedimensionale vorm. Acties als ‘bij het station het paadje op
langs de spoorlijn’ en ‘die wijk in en dan bij het pleintje afslaan’, die brachten
me waar ik wezen wilde.

De potloodtruck laat zien dat je niet ziet wat er gebeurt, maar wat je verwacht
(dat wat je verwacht gebeurt overigens niet in de potloodtruck en je staat raar
te kijken). De voorbeelden over afstand (Ziirich, de Verenigde Oost-Indische
Compagnie, de sleutel in de put) geven aan dat het vooral de manier van over-
brugging ervan is (of het ontbreken van mogelijkheden hiertoe) die afstand
betekenis geeft en niet het aantal meters wat er tussen begin en eindpunt
ligt.

‘Echte’ tijd kun je aflezen op de atoomklok, gevoelstijd ervaar je als mens,
direct gekoppeld aan gebeurtenissen. En ik ervaar de tijd toch echt als mens,
niet als atoomklok. Het schaakvoorbeeld toont aan dat een steeds genialere
schaker niet steeds sneller toekomstige zetten verkend, zoals in het begin.
Er gebeurt blijkbaar iets anders, hij verandert van aanpak (nu ja, aanpak).
Hij krijgt steeds meer kennis van schaken, maar tegelijkertijd speelt hij ook
steeds meer op gevoel. Kun je verder komen door minder te weten en meer te
kunnen? En dan de implicatie hiervan: verandert weten in kunnen?

Een Kkei is een kei, steeds hetzelfde, grijs, groot, zwaar. Maar hij is ook steeds
anders: iets dat je niet of nauwelijks ziet, of iets wat ongelukken veroorzaakt
en waar je al remmend omheen moet sturen, of iets wat ongelukken veroor-
zaakt en waarvoor je eerst moet remmen, daarna kun je eromheen sturen.
Een Kkei is een kei. Maar ieder heeft ook zijn eigen kei!

Iemand verliezen waar je mee vergroeid bent is traumatisch. Het geeft aan
hoe je als sociaal en liefhebbend mens echt vergroeit met anderen. Ze worden
letterlijk deel van je wezen, deel van je eigen identiteit. Als je afscheid nemen
moet, verdwijnt er niet alleen een deel van je omgeving, maar ook een deel
van jezelf.

69



70

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Het onderscheid tussen mij en de anderen is niet zo helder als het lijkt. Ande-
ren vormen onderdeel van mijn identiteit. Datzelfde geldt voor het onder-
scheid tussen mij en de wereld. Je kunt enorm vergroeien met een omgeving.
Je voelt je er thuis. Dat kan zo ver gaan, dat je een afscheid van een dierbare
omgeving met enige treurigheid ervaart. Je verliest iets, raakt iets kwijt. Dat-
zelfde geldt omgekeerd overigens ook, voor het kind op de kermis. Het breidt
juist zijn identiteit uit, leert de kermis in al zijn facetten langzaam maar zeker
te plaatsen. (Wordt dan de kermis onderdeel van de identiteit van het kind?)
En dat bos, één bos, maar voor iedereen een ander bos. Wat is het bos en wat
is mijn bos? Wat is objectief (van buiten) en wat is subjectief (van binnen)?
Het tweede voorbeeld over de snelweg gaat ook in op de manier waarop we
leren. We beginnen fragmentarisch, worden langzaam maar zeker bewust
bekwaam en bereiken dan het niveau waarop we zelfs onbewust bekwaam
worden. Waar we heel vertrouwd mee zijn, dat hoeven we ons immers niet
bewust te zijn. Bewustzijn is vooral in actie, als routine er nog niet is, of niet
meer kan. Waarom zou ik nog bewust traplopen, als ik het ook onbewust
kan? Ik neem toch ook geen routekaart mee in mijn eigen dorp?

Tja die routekaart, dat is een model van het stratenplan. Ken je de weg, dan
heb je er niks meer aan. Zoiets speelt bij de spiegel ook, het spiegelbeeld
beeldt mijn gezicht af, maar zelf kan ik mijn gezicht niet zien. Daarom heb ik
de routekaart niet meer nodig, maar de spiegel wel. En toch, dat spiegelbeeld
is toch gewoon ook een aspect van mijn gezicht?

Het hondje roept de vraag op of de scherpe scheiding tussen de wereld die
we denken en de ‘echte’ gedeelde wereld wel zo op zijn plaats is. We stelden
ons iets voor en het gebeurde ongeveer, zelfs grotendeels hetzelfde. ‘Echt’ en
‘niet echt’, zeggen we dan, een groter verschil is niet denkbaar, toch? Maar
waarom lijkt de gedachte dan zo op de werkelijkheid? Waarom vertedert een
gedachte, is hij dierbaar, of juist afschrikwekkend? Ik kan tot tranen geroerd
zijn als ik aan sommige ervaringen uit mijn leven terugdenk en als ik een
schrikbeeld voor me heb — bijvoorbeeld in relatie tot mijn kinderen — dan kan
ik me helemaal misselijk voelen. Die emoties zijn er echt! En hoe zit het met
een psychose? De overeenkomsten tussen denken, waarnemen en handelen
zijn misschien wel veel groter dan de verschillen!

Ten slotte de baby. Geen beter voorbeeld om het enorme verschil tussen zijn
wereld en de wereld van de ouders duidelijk te maken. Is er eigenlijk wel één
gedeelde wereld? Wat een rare gedachte; de ouders voeden het kind toch juist
in die gedeelde wereld op?



Barst

De uitdaging

We denken gewoonlijk over de wereld als een omgeving met drie ruimtelijke
dimensies en als vierde dimensie de tijd, bevolkt met duidelijk begrensde
mensen, dingen en processen. In die gedeelde wereld bewegen we ons als
mensen. Over die waarneembare wereld kunnen we denken en we kunnen
erin handelen (iets heel anders!). Afstanden druk je uit in meters of lichtjaren,
en tijd in seconden of jaren. We denken dat je steeds meer leert en weet als je
verder komt. Dat een kei een kei is. Dat wij er zijn en de anderen, en dingen,
netjes gescheiden van elkaar. Dat we allen in één gedeelde wereld leven. Dat
spreekt allemaal vanzelf.

Maar devoorbeelden tonen aan datje het evengoed heel anders kunt interpre-

teren. Ik vat samen:

— Ruimtelijkheid betreft de mogelijkheid jezelf te verplaatsen.

— Dingen zijn er niet echt maar worden ervaren dankzij een beschouwer.

— Afstanden zijn relatief voor een mens.

— Tijdelijkheid betreft de mogelijkheid van een mens dingen achter elkaar te
ervaren.

— Meer leren heeft net zoveel te maken met meer weten als met vergeten.

— Eén en hetzelfde ding (zoals een kei of een bos) is voor iedereen iets
anders.

— Objectiviteit en subjectiviteit spelen continu haasje over.

— Mensen zijn als identiteiten moeilijk te scheiden van elkaar.

— Mensen zijn onlosmakelijk vergroeid met hun omgeving.

— Denken en handelen hebben meer overeenkomsten dan verschillen.

— We leven ieder in een andere wereld.

Al dierafels zitten me helemaal nietlekker. Als hetallemaal zo vanzelf spreekt
dat we samen leven in een gedeelde wereld, dan zouden ook mijn ervaringen
en voorbeelden (de barsten van hier boven, toch heel herkenbaar) vanzelf
moeten spreken. Zijn die rafels zo erg dan? Ja, ik denk van wel. Ze leggen
de bijl aan de wortel van de wijze waarop we omgaan met maatschappelijke
problemen. Ik benoem hier twee centrale kwesties, maar had er meer kunnen
benoemen zoals verderop zal blijken.

Ten eerste de kwestie van objectieve en subjectieve kennis. We doen bij het
inrichten en verbeteren van onze wereld een zwaar beroep op objectieve
kennis, die waar en onderbouwd is, en van buiten komt. Bijvoorbeeld in de

71



72

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

vorm van natuurwetenschappelijke, technische en sociaal-wetenschappelijke
inzichten. Maar ook onze rechtspraak is gebouwd op noties van objectiviteit
rond onrechtmatig handelen. Wetenschappelijke kennis zou objectief zijn
of dat ten minste moeten nastreven. Wetenschappelijke kennis is immers
bij uitstek kennis die we delen van de wereld die we delen. Maar hoe zit dat dan,
gegeven al die rafeltjes hierboven? Als zelfs de notie van een gedeelde wereld
filosofisch problematisch is, wat is dan de basis van wetenschap? Hoe onder-
scheiden we dan nog opinies van feiten? Waar stopt objectieve kennis van de
gedeelde wereld en beginnen de subjectieve gezichtspunten? Waar ligt dan de
basis voor een maatschappelijke normativiteit?

Ten tweede de kwestie van het maatschappelijke proces, de maatschappe-
lijke praktijk is de term waar ik de voorkeur aan geef. De samenleving wordt
steeds weer opnieuw bijgesteld en geherdefinieerd in een woest samenspel
tussen vele verschillende partijen. Al deze partijen bekijken de wereld door
hun eigen bril. Het betreft de zakenman die een deal sluit, de huisvrouw die
haar boodschappen bij die ene supermarkt wenst te doen, de politica die meer
macht probeert te krijgen. Pluriformiteit viert er hoogtij.

Iedereen handelt volgens zijn eigen interpretatie, bewust of onbewust, die
hij overigens steeds bijstelt, maar die hem op ieder moment van handelen
stuurt. Die interpretatie van ‘de gedeelde wereld’ is hoogst particulier. Maar
hoe zit dat dan precies? Als ik handel en leef vanuit mijn eigen gezichtspunt,
kan ik dan ook daarnaast nog kennis hebben die niet slechts mijn gezichts-
punt betreft? (En, Brundtland indachtig, kun je je dan wel echt verplaatsen in
een ander?) Opnieuw stuiten we op de problematische grens van subjectieve
gezichtspunten in een gedeelde objectieve wereld.

Subjectiviteit en objectiviteit vormen de kernen van samenleven in een gedeel-
de wereld. leder maatschappelijk probleem, ieder verschil van mening bevindt
zich aan weerszijden van de grens tussen beide. Tegelijkertijd zijn het enorm
problematische noties. Daarom zal ik in de volgende hoofdstukken een filo-
sofische speculatie ontvouwen die beide wereldinterpretaties (de objectieve en
de subjectieve) een plek geeft en onderling positioneert.

Die barstjes ben ik in de filosofie van de praktijk kwijt, maar de gangbare
interpretatie van hoe wij zijn in de wereld kan netjes overeind blijven; ook al
betreft die maar een oppervlakkig deel van het geheel. En ik leg er een basis
mee voor wereldverbeteren.



Wij en de wereld

In dit hoofdstuk ga ik in op de relatie tussen ons en de wereld. In het volgende
hoofdstuk, Geef mij een plek..., zal ik dan een abstracte uitwerking presenteren
van wat het betekent om er te zijn in de wereld. Deze uitwerking is erg kaal en
(letterlijk) onmenselijk leeg. Het daar weer op volgende hoofdstuk, Perspectief
en bewustzijn, vult deze afgrijselijke leegheid in, het ervarende, liethebbende
en hatende, plezier en pijn ervarende wezen dat wij mensen allen zijn, als indi-
vidu, in groepsverband en in multi-actor situaties, krijgt weer alle ruimte.

Eén gedeelde wereld

Enerzijds gaan we intuitief uit van het bestaan van één wereld. Dit is de wereld
waarin we allen worden geboren, waarin we leven als sociale wezens en waar-
in we sterven. Als je geboren wordt treed je haar binnen en als je sterft verlaat
je haar. De noties ‘geboren worden’ en ‘sterven’ benadrukken een besef dat
deze wereld er ook zal zijn zonder onze individuele aanwezigheid. De wereld is
een gegeven in tijd en ruimte. Dat gegeven kunnen we beschouwen.

De tijd in deze ene wereld is absoluut en tikt zachtjes door vanuit de hypo-
thetische oerknal naar de verre, verre toekomst. Natuurlijk, rond de oerknal
wordt het wat diffuus en ook de verre toekomst is onzeker. Maar tikken doet
hij. Ook ruimtelijkheid is onbetwist, onder de sterrenhemel voelen we ons
klein, maar in onze stad of ons dorp, ons land of als wereldburger kunnen we
prima de weg vinden. De mens in al zijn sociale pluriformiteit is een nadruk-
kelijk element in deze wereld. En we verschillen hartstochtelijk van mening
over wat dan de precieze aard van die ene wereld is. Maar de wereld is en indi-
viduen zijn onderdelen. Zelfs als de mens niet meer zou bestaan zou de aarde
haar rondjes blijven draaien, zo wil de communis opinio®.

43 Een communis opinio waar deze filosofie toch een aantal kanttekeningen bij te plaatsen
heeft, zo zal verderop blijken. Je kunt je met recht en reden afvragen of bijvoorbeeld een
buitenaardse intelligentie, zo deze er is, iberhaupt een wereldbeeld verworven heeft dat
lijkt op het onze. Zoals wij in de middeleeuwen geen infrarood konden zien, zo kan een

73



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

74

leder zijn wereld

Anderzijds ervaart ieder individu (en iedere groep) zijn eigen particuliere wereld.
Je eigen wereld begint als je geboren wordt, je maakt er je eigen toppen en
dalen in mee, en hij verdwijnt met je sterven (merk op hoe extreem en fun-
damenteel dit afwijkt van de beschrijving hierboven van de ene gedeelde
wereld). Je eigen wereld bouw je als het ware zelf op. Basis hiervoor zijn je
ervaringen in de individuele en groepsprocessen waar je aan deelneemt. Ieder
moment in je leven ervaar je, je denkt, communiceert, neemt beslissingen, je
handelt naar bevind van zaken. Je staat zelf aan het roer van je eigen obser-
vaties, gedachten en handelingen, en vele dingen overkomen je ook. Hoe dan
00k, je existeert en de wereld is aan jou gebonden en om jou heen geplooid in
immer verrassende nieuwe plooien. Individuen zijn, existeren als wezens met
een unieke identiteit, ontwikkelen zich en iedere wereld bestaat bij de gratie
van een individu. Geboren worden en sterven. Je kunt je je overlijden voor-
stellen door te overdenken hoe anderen dit kunnen ervaren (in de gedeelde
wereld na jouw dood). Je kunt je wellicht voorstellen dat je niet meer doet wat
je normaal doet (in je particuliere wereld). Maar er zelf niet zijn, daarmee kun
je helemaal niets. Dat kun je immers niet ervaren, daarmee overschrijd je een
onbegrijpelijke grens.

ledere wereld zijn bestaansrecht

Deze beide noties, ‘de gedeelde wereld’ en ‘mijn wereld’, benadrukken geheel
andere aspecten. De ene gedeelde wereld benadrukt vooral die aspecten waar-
in zij hetzelfde is voor iedereen. We zijn allemaal mens, een soort. We leven
allemaal in een gedeelde omgeving die bepaalde eigenschappen heeft. Een
wereld in drie ruimtelijke dimensies, en als vierde dimensie de tijd, spatio-
temporeel zo u wilt. Een mentale én materiéle wereld, ik doe het er ook voor.
De zon komt erin op en gaat weer onder. Onze wereld.

De vele particuliere werelden vertellen ieder voor zich een verhaal over een indi-
vidu of een groep. Een impliciet verhaal over een deel van het leven van een
individu, of de gedeelde levenservaringen van een groep. Wij in onze eigen

andere intelligentie wellicht ruimte en tijd of materie niet zien. De aarde die haar rondjes
draait is echt en waarachtig daar, voor ons mensen, maar daar is alles ook mee gezegd. Een
andere intelligentie zou zich — aangenomen dat ook zij perspectief ervaren — een geheel
andere interpretatie kunnen vormen van dDas.



Wij en de wereld

werelden, we zijn allemaal uniek en onvervangbaar. Iedere levensloop ver-
oorzaakt unieke ervaringen (raakt aan unieke deelverzamelingen van die ene
wereld, zo men wil) en resulteert zo in een particuliere wereld. Ieder leeft op
zijn eigen unieke manier en ontwikkelt zijn eigen unieke wereld. De wereld?
Het is mijn wereld (of die van mijn groep).

De vele particuliere werelden introduceren de notie van pluraliteit: het gege-
ven dat mensen en groepen verschillen in hun ervaringen en waarderingen,
opgedaan in het verleden en dus in hun identiteit, hun observaties, hun han-
delingen in het heden en hun verwachtingen ten aanzien van de toekomst.
Pluraliteit, een fenomeen dat zowel relevant is in een maatschappelijk pro-
bleem als in een betere wereld. De gedeelde wereld benadrukt wat hetzelfde
is. De vele particuliere werelden benadrukken de pluraliteit.

Beide noties van wereld zijn volgens mij niet strijdig, beiden hebben hun
bestaansrecht. Datlijkt op het eerste gezicht een dualistisch standpunt, zoals
licht zowel een golf- als een deeltjeskarakter heeft, het zijn twee waarheden
en je kunt er een aanhangen als het je uitkomt. Maar zo zit het volgens mij
helemaal niet.

Van eekhoorntjes en taakvlucht

Ik zit in mijn kantoor in de tuin als ik zit te tobben over deze kwestie. Het
valt niet mee, mijn blik dwaalt af naar buiten. Er rent een eekhoorntje langs
het raam. Even later begrijp ik waarom: mijn zoontjes komen aanrennen (ik
hoor ze al ruim van tevoren). Energie, lawaai, potentie, ik glimlach. Een klein
stukje uit mijn leven in deze wereld, dat beschrijft hoe ik delen van de wereld
ervaar. Kantoor, tuin, eekhoorntje, kleine mannen, grote gedachten, vader-
gevoelens, een beetje taakvlucht (ook al veroorzaak ik zelf de druk).

Ervaren, ik beschouw het als de gezamenlijke noemer voor wat dan ook waar
ik me bewust van ben, of het nu mijn gedachten betreft of de sensorische
perceptie van de wereld om mij heen (ook al zijn dat oude categorieén, zoals
ik verderop betogen zal). Maar wat ervaar ik dan precies? Welk deel is in die ene
gedeelde wereld, welk deel komt door mij als unieke individu? En alles ertussenin,
hoe zit dat? Komt die specifieke ervaring van de wereld tot stand omdat ik
mijn eigen selectie uit de gedeelde wereld maak op dat moment op die plek? Of
ontstaat dat moment en die plek in de wereld juist doordat ik (er) als specifieke
individu ben?

Neem die eekhoorn. Ik zag hem, misschien hebben mijn zoontjes hem ook
gezien. Je kunt zeggen dat die eekhoorn er is in die ene gedeelde wereld. Hij

75



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

(of zij, ik weet het niet) legt een pad af over de grond en door de bomen. Een
pad in de driedimensionale ruimte en de tijd, ook zo kun je dat benoemen.
‘Jongens, zagen jullie dat bruine zoogdier daar een driedimensionaal pad in
de tijd afleggen?’

Maar datdoet toch wat kunstmatig aan. Hetis een positivistische beschrijving
van de wereld. Wat ik echter ervoer was helemaal niet zo positivistisch. Taak-
vlucht, vaderschap, warmte, een eekhoorntje. Als ik mijn zoontjes zie, zie ik
ze niet alleen rennen over het gras, maar ik zie ze ook als baby, als opgroei-
ende kleuters, als zonen van hun moeder, ik zie ze van hun fietsjes vallen, ik
zie de een als winnaar bij het kweken van de hoogste zonnebloem, de ander
op de judomat, hun eerste prille worpen en hun eerste gewonnen wedstrijd,
op de achtergrond spelen abstracte gedachten over de rol die ik als vader heb
en zij als zoontjes, ik zie zoveel meer van hen dan dat ik door het raam op dat
moment kan zien (en dan dat wat u zou kunnen zien).

En de eekhoorn, het is een plezierig beeld, spelende en door de bomen vlie-
gende beestjes met pluimstaarten, exemplarisch voor het wonen op wat ik
ervaar als een fijne plek. Ik ervaar, bondig samengevat, veel meer op dat
moment dan dat de gedeelde wereld mij kan tonen. En — om de redenering
eens om te draaien — ervaar ik iiberhaupt wel wat de wereld mij ‘echt’ toont
op dat moment? Van wat ik ‘echt’ door het raam kan zien, op dat moment, zie
ik het overgrote deel immers helemaal niet. Ik zie zoontjes en een eekhoorn.
De miljoenen blaadjes, hoeveel struiken en bomen staan er eigenlijk in mijn
tuin, waait het of niet, waren er veel vogels in de tuin, ik zou het niet weten.
Iedere vierkante decimeter in mijn blikveld is immers weer een mogelijke dui-
zelingwekkende ‘echte’ wereld op zich.

Mijn relatie met de wereld bestaat door mij én de wereld

Wat ik feitelijk niet kan zien, mijn unieke ervaringen uit het verleden, kleurt
dus enorm mee in mijn huidige ervaringen en wat ik had kunnen zien, in de
gedeelde wereld, heb ik grotendeels helemaal niet ervaren. Wat ik ervaar op
dat moment, het is rijp en groen door elkaar heen, van gedeelde wereld (‘He
jongens, de bal ligt achter de berkeboom!’) tot mijn wereld (het zijn mijn jon-
gens en ik weet hoe blij ze zijn als ze de bal vinden) en alles daar tussenin (vele
gevoelens deel ik met Hilda en ook zij kent onze tuin). Vertrekken vanuit het
gedeelde of vanuit het persoonlijke standpunt, het blijft onbevredigend. Niks
geen golf-deeltjes dualisme. Niks geen harde scheidingen tussen mentaal
en materieel, tussen subjectief en objectief. Ik ervaar gewoon een bijzonder



Wij en de wereld

mengsel van allebei. Het is mijn leven in een gedeelde wereld. Het gaat om de
mens-in-de-wereld.

Het wereldspectrum

Ik stel daarom voor dat er sprake is van een spectrum, lopend van de wereld
buiten ons die voor iedereen hetzelfde is (de gedeelde wereld) tot de wereld
die voor mij uniek is (mijn particuliere wereld), met inbegrip van alle moge-
lijkheden daartussenin. Ik noem dit het wereldspectrum:

Vele Eén
particuliere < P gedeelde
werelden wereld

In principe heeft ieder individu zijn eigen particuliere wereld en deelt hij één
wereld met de anderen. In de gedeelde wereld buiten ons gaat de zon op en
onder; in mijn particuliere wereld schrijf ik dit boek en houd ik van mijn kin-
deren. Ertussenin geven ook anderen om mijn kinderen, van moeder, familie
tot vrienden en onderwijzers (er zijn aspecten die we delen, er zijn aspecten
die verschillen).

Terug naar de baby nu. Natuurlijk, de wereld van een baby verschilt radicaal
van ons wereldbeeld. Maar ook voor opa’s en oma’s, vaders en moeders, broer-
tjes en zusjes, gynaecologen en verplegend personeel, vrienden en buren is de
geboorte van een kind een eigen verhaal. Als individuen, maar ook als ‘een’
oma, moeder, broertje, gynaecoloog, verpleger.

Het is uitermate boeiend te zien hoe in het dagelijkse leven de verschillende
posities op dit wereldspectrum met elkaar sporen, strijden en over elkaar
heen tuimelen. Iedere generalisatie doet onrecht aan het wervelende spel dat
zich op deze dimensie afspeelt. En iedereen speelt het.

De wetenschapper werkt noest in een (inter)disciplinair collectief aan het
opschuiven van de grens van wat we als mensheid vermogen te weten, maar
strijdt ook om haar eigen redenen om een plaats in de citatie-indexen. Haar
man begrijpt haar werk niet. De natuurwetenschapper onderzoekt onder
steeds complexere experimentele omstandigheden met steeds minder intu-
itieve meetinstrumenten en steeds abstractere structurele wiskunde steeds
waanzinniger ‘realiteiten’ om niet van zijn eindje van het spectrum af te hoe-
ven (en betreedt, oh ironie, en passant een steeds meer particuliere wereld).
De politica heeft het goed voor met de burgers in zijn algemeenheid, maar

77



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

heeft ook een specifieke verantwoordelijkheid voor haar hond. De bakker wilt
kwaliteit leveren voor zijn klanten en zelf een boterham verdienen. De relati-
vistische socioloog ziet door alle alternatieve standpunten de zon niet meer
opgaan in de gedeelde wereld waarin wij allen leven, en de simpele vraag
‘Geef mij de suikerpot eens aan?’ ontaardt in een filosofisch debat en bittere
koffie. De ondernemer is enerzijds gevormd door de mores van het onderne-
merschap, maar ervaart ook bij uitstek unieke risico’s in zijn eigen specifieke
context.

Dansen op het slappe koord

De filosoof Rorty omschreef ‘waarheid’ als een compliment aan uitspraken,
in de zin dat iedereen (zeer velen) deze uitspraken aanvaarden. Maar dat is de
uitzondering. Waarheid is relatief, universele waarheid is dan als een limiet-
geval op het wereldspectrum naar rechts (iedereen ervaart of aanvaardt het).

Je kunt ook andersom redeneren. Natuurlijk is er één gedeelde, ware wereld,
maar sommige mensen hebben er nog niet genoeg in rondgekeken, of zijn
nog niet zover, waardoor ze nog een paar relativistische noties bezitten.
Dat gaat wel over, geef ze nog wat tijd of aandacht, of de nodige miljoenen
onderzoeksgeld. De unificatietheorie van de natuurwetenschappen komt er
echt wel. Of nog wat meer zendelingenwerk, dan krijgt iedereen wel het ware
geloof.

Maar waarom kiezen en waarom vervallen tot extremisme? Het wereldspec-
trum maakt vele werelden mogelijk en velen worden ook daadwerkelijk erva-
ren en geleefd. Afhankelijk van onze situatie kiezen wij keer op keer positie
(is kiezen wel het juiste woord, of worden we juist in situaties geworpen? In
Leven zal blijken dat het om de combinatie gaat).

Soms leven we vrijwel allen samen een verschrikkelijke gedeelde ervaring. Ik
denk hierbij aan de Twin Towers. Een minder heftig en nog breder gedeeld
voorbeeld is dat dingen naar beneden neigen te vallen. Soms beleven we
alleen een volstrekt unieke ervaring. Vaak een complex mengsel ertussenin.
Wij dansen allen met verve op het slappe koord van het wereldspectrum.

Fundamenten van het wereldspectrum
In mij knagen nieuwe vragen. Die metafoor van dansen op het slappe koord,

die spreekt me wel aan. Maar dat wereldspectrum, dat zint me helemaal niet.
Volledig aan de particuliere kant staan, wat betekent dat? Als je niets deelt



Wij en de wereld

met je medemens, wat ben je dan nog samen? Ben je dan wel in de wereld?
En dan dat andere extreem, aan de gedeelde kant. Staat daar dan de gedeelde
materiéle wereld? Als je alles deelt, wat is dan je eigen identiteit? En als je
niets deelt, wat dan te doen met de notie van een gedeelde wereld? Waaruit
bestaat dan nog de maatschappelijke praktijk? Waaraan zit dat slappe koord
in hemelsnaam vast? In het hoofdstuk Geef mij een plek... ga ik deze vragen
stevig en fundamenteel te lijf.

En dan het touw zelf, het ervaren, het leven, wat is dat in hemelsnaam voor
een materiaal? En zit er een fundament onder het wereldspectrum? Iets dat het
veroorzaakt, dat steek houdt van volledig links tot uiterst rechts? Dat zowel
mijn eigen particuliere ervaring als de universele, door alle mensen gedeelde
ervaringen in een gedeelde wereld onderbouwt, en al het pluriforme daartus-
senin? Dat het mentale en het materiéle omvat, het subjectieve en het objec-
tieve, het intentionele en het autonome (het indifferente)? En dat en passant de
vele barstjes repareert die ik al eerder heb beschreven? Deze vragen ga ik te lijf
in het hoofdstuk dat daar weer op volgt: Perspectief en bewustzijn.

79






Geef mij een plek...

Geef mij een plek om op te staan en ik zal de aarde bewegen.
Archimedes

Verankering van het slappe koord

Ervaren als dansen op het slappe koord van het wereldspectrum, als metafoor
spreekt me dat aan. Maar waar hangt dat koord in hemelsnaam aan vast? In
dit hoofdstuk ga ik deze vraag te lijf. Ik zoek, sterk geinspireerd door werk
van filosofen als Kant, Schopenhauer, Heidegger en Arendt, de limieten op.
Ik werk dus vanuit het koord zover als mogelijk naar buiten. Ik kom dan bij
de bevestigingshaakjes. Nu ja, haakjes, het zijn meer verdwijnpunten, in
de meest letterlijke zin van het woord. Immers, zolang ik me op het koord
bevind ervaar ik, maar wat er zich aan (laat staan achter) de beide einders van
het koord bevindt; ik heb geen flauw idee (en kan dat ook niet hebben).

Het individuele haakje

‘... mijn onzichtbare zelf, mijn persoonlijkheid’
Immanuel Kant, Kritiek van de praktische rede

Oppervlakkig gezien staataan de ene kantvan het wereldspectrum het (inten-
tionele en unieke) individu. Wat je ook mag zijn, dat je er bent en dat jij het
bent is voor eenieder boven iedere twijfel verheven, het is een intuitieve waar-
heid, voor jou en je omgeving.

Wie ben ik, wat ben ik, waar stop ik?

Hoe intuitief waar dit ook is, als je erover na gaat denken is het een merkwaar-
dig fenomeen. Waar stopt wie ik ben en begint wat ik heb? Waar stop ik en

81



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

82

begint wat ik om mij heen heb? Ben ik een bewustzijn, of heb ik er een? Ben ik
een lichaam of heb ik er een?

Ik maak het een stukje concreter. Slaven kunnen niet beschikken over hun
eigen lichaam; het is letterlijk niet van hen maar van hun baas. Als ik bij
de kapper ben, worden mijn haren geknipt en met een bezem bij het afval
geveegd; een stukje van mijn lichaam geef ik op, zonder problemen. Als ik
mijn nagels knip verdwijnt er een stukje van mijn lichaam; zo ook als ik mijn
vinger verlies in een draaiende machine, of mijn benen door een landmijn.
Als ik altijd met de hond in het bos ga wandelen in een warme leren jas, wordt
die jas een deel van mijn individualiteit; ik weet hem blindelings te vinden en
trek hem aan als een tweede huid en anderen herkennen mij erin. En als hij
door en door versleten is dank ik hem met tegenzin af.

Iets vergelijkbaars geldt als ik een groot aantal nieuwe ervaringen opdoe, ze
worden onmiskenbaar onderdeel van mijn nieuwe identiteit. Voorheen waren
ze dat echter nog niet. Ze voegen zich bij wat voorheen mijn identiteit was. En
blijken die ervaringen toch niet zo waardevol, dan kan ik er ook weer afstand
van doen, bewust (‘Dat was niet goed!’; wordt mijn identiteit dan groter?) of
onbewust (ik vergeet ze; krimpt mijn identiteit dan?).

Een schilder kan zo vergroeien met haar atelier, dat het als een lichaam om
haar heen huist. Ze weet er alles blindelings te vinden en moet ze ergens
anders schilderen dan voelt dat als geamputeerd. Dat geldt overigens voor
iedere vorm van thuis voelen, vertrouwd zijn met. Als je op vakantie gaat en
jevliegt terug met je nationale luchtvaartmaatschappij, je krijgt je vertrouwde
krant, dan valtje taal, je cultuur weer om je heen als een warme deken. En wat
te denken van de invloedsfeer van een wereldleider? Waar stopt zijn identi-
teit, zijn individualiteit? Identiteit, een unieke persoonlijkheid zijn, een uniek
mens of een unieke groep zijn is een fenomeen waarvan de grens met een
gedeelde omgeving nauwelijks af te bakenen is.

Particulariteit in zijn limiet

Mensen omvatten — in een gangbare en breed gehanteerde omschrijving —
mentale en fysieke aspecten: (ze hebben een?) lichaam en (zijn een?) geest.
Maar dit is zo’n enorme verarming van wat het betekent om als individu of
groep deelgenoot te zijn van ons gezamenlijke leven. Iedere objectieve keuze
van waar individualiteit of pluriformiteit stopt en de gedeelde wereld begint
is arbitrair en gesitueerd; het hangt sterk af van de situatie. Wat voor een
geloofsgemeenschap deel is van de wereld, is voor een buitenstaander onbe-



Geef mij een plek...

grijpelijk. Fysici kunnen het eens zijn over vele zaken, waarover de buiten-
staander slechts vertwijfeld het hoofd kan schudden.

In zijn limiet, want daar gaat het me om in dit hoofdstuk, heeft individua-
liteit te maken met de meest basale ervaring van er zijn#, als oorsprong van
een vrije wil, als oorsprong van een bron van initiatief. Je ervaart jouw wereld,
en je beschikt over de potentie allerlei dingen te ervaren, te veroorzaken (in
gedachten en in de echte wereld) waarvan alleen jij de oorzaak bent.

Het gedeelde haakje

‘... de sterrenhemel boven mij’
Immanuel Kant, Kritiek van de praktische rede

Aan de andere kant van het spectrum, tegenover individualiteit, staat opper-
vlakkig bezien de gedeelde wereld. Datdie er is, ook datis voor eenieder boven
iedere twijfel verheven, een intuitieve waarheid. We baseren er bijvoorbeeld
onze rechtspraak op. Je trekt iemand voor een aanstormende auto weg omdat
die er voor beiden is. Maar denk er iets dieper over na en ook die gedeelde
wereld blijkt een merkwaardig fenomeen.

Ben ik onderdeel van de gedeelde wereld? Waarom heb ik dan een unieke en
deels alleen door mij ervaren individualiteit? Waarom zie ik als buitenstaan-
der een ander atelier dan de schilder? Waarom zien een ouder, een arts, een
psycholoog, een grootouder, een rechter allemaal een ander kind? Waar stopt
dan de gedeelde wereld en begint mijn eigen individualiteit?

De gedeelde wereld in zijn limiet

In zijn limiet heeft de gedeelde wereld te maken met de basale ervaring dat
er een externe wereld is los van je eigen ervaringen*. Deze wereld ga je soms
binnen op eigen initiatief en soms dringt hij zich op; het betreft dan verande-
ring die je (confronterend) ervaart, het is datgene wat veroorzaakt waar je zelf
onderwerp van bent in de ogen van anderen.

44 Deze notie is sterk geinspireerd door het werk Sein und Zeit van Martin Heidegger en de
notie van Dasein die daarin uitgebreid verkend wordt.

45 Hetberoemde Das Ding an sich uit Immanuel Kants Kritiek der reinen Vernunft is sterk leidend
geweest bij deze notie.

83



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

84

Overeenkomst tussen de limieten

Beide limieten zijn heel anders, maar hebben onmiskenbaar ook iets gemeen:
ik benoem dat hier nog maar even losjes als het bron zijn, oorsprong zijn van ini-
tiatiefS. In gewone, dagelijkse termen is dat goed te herkennen. Soms ben je
zelf (als individu, of als lid van een groep) die bron van initiatief en soms word
je geconfronteerd met het initiatief van een wereld buiten jou. In zijn limieten
wordt dat echter steeds moeilijker te bevatten. Je stapt op de fiets omdat je zin
in een ijsje hebt; en je hebt zin in een ijsje omdat dat lekker en koel is. Als je
jezelf zo steeds verder terugsnoeit, als je terug redeneert waarom je dingen
wilt en doet, wat resteert dan nog als bron, als oorsprong van vrije wil? Zo
ook de zich steeds aan je opdringende omgeving. De eikel valt van de boom
omdat de sapstroom minder wordt omdat het seizoen verandert. Maar als je
steeds verder gaat in het terugzoeken waar dit vandaan komt, waar kom je
dan terecht?

Het wordt onbegrijpelijk aan de eindjes, maar we verlaten dan ook het domein
van het ervaren. We verlaten dan het wereldspectrum en als consequentie
kunnen we het als mens niet meer ervaren. We verlaten, kortom, de mense-
lijke sfeer. Of daar ruimte is voor andere zaken, of dat daar domweg niets is,
ook geen bron, dat is geen kwestie van ervaren meer, dat is een kwestie van
geloof. Er is dus ruimte voor geloof. In het hoofdstuk Sluitsteen kom ik daar
nog op terug.

Het samen zijn in deze wereld

Volledig aan de particuliere kant staan, wat betekent dat? Als je niets deelt
met je medemens, wat ben je dan nog samen? Ben je dan wel in de wereld? En
dan dat andere extreem, aan de gedeelde kant. Als je alles deelt, wat is dan
identiteit? Waaruit bestaat dan nog maatschappelijke pluriformiteit47?

Het (samen) zijn in de wereld kan niet zonder één van beide limieten, het is
de relatie tussen de limieten; een noodzakelijk spel om in ieder geval enige
correspondentie te handhaven tussen de beide eindjes van het slappe koord,
het initiatief van jezelf en het initiatief van de gedeelde wereld, zo goed en zo
kwaad als dat gaat.

46  Zie ook Arthur Schopenhauer, De wereld als wil en voorstelling.
47 Met name Hannah Arendt beschrijft in Vita Activa op meesterlijke wijze het belang en de
verhouding van pluriformiteit in relatie tot maatschappelijke stelsels.



Geef mij een plek...

We ervaren ons in relatie met de wereld en die relatie is voor ons echt en

reéel, in allerlei gedaanten. Soms ervaren we een warme en bekende deken,
zo vertrouwd dat hij bijna uit het bewustzijn verdwijnt. Soms ook sprankelt
en tintelt het, een bijzonder mengsel van bekend en onbekend. En soms ook
ervaren we een droeve poel van ellende; de relatie is dan wankel en broos (het
onbegrijpelijke en onbenoembare komt dan heel nabij). Het enige dat dan
helpt is zoeken, leren, groeien naar nieuw houvast.
Zijn in de wereld vult het gat in tussen de twee benoemde bronnen van ini-
tiatief. Slaan we deze brug niet, dan leven we niet. Samen zijn in de wereld,
leven, ervaren is het terugzien op, hebben, vooruitzien op, aanpassen, her-
ijken en wat dies meer zij van deze relatie. Begint de relatie tussen beiden,
dan begint het leven. Stopt de relatie, dan stopt het leven. Wat er dan gebeurt
achter de limieten, als het leven stopt, met de vooronderstelde bevestigings-
punten van het slappe koord, dat is een van de intrinsieke raadsels van dit
leven#®. Dat kun je van twee kanten bekijken. De achterblijvers in de gedeelde
wereld (de omgeving) vragen zich verbijsterd af wat er resteert na het sterven.
En de gestorvene heeft geen deel meer aan de gedeelde wereld. Individualiteit
en omgeving varen dan een onvoorstelbare eigen koers. Als ze bestaan ten-
minste, los van elkaar. Ervaren kunnen we dat niet.

Wie ben ik dan en wat is de wereld?

Ik ben er niet zeker van dat het bovenstaande voor iedereen helder en van-
zelfsprekend is. Laten we daarom nog eens terug gaan naar de eerste schets
van ‘wereld’ als een gedeelde materiéle omgeving, die bewoond wordt door
mensen, dieren en planten.

Stel ik loop rond in de dierentuin. Ik voel de frisse wind, ruik hoor en zie de
dieren, mijn schoenen gaan knellen. Het is warm, ik heb dorst en loop naar
een restaurant in de dierentuin. Ik bestel een pilsje, ga zitten en neem een
heerlijke koele slok. Ondertussen denk ik diep na over bewustzijn als brug
tussen er zijn in zijn blote essentie en de wereld als ‘das Ding an sich®, pre-
cies daar aan dat tafeltje in de dierentuin.

48 En precies hier ligt het ankerpunt voor vormen van religie. Wat je er ook van zegt, je moet
het geloven want je kunt het niet ervaren.

49 Kant onderscheidt in zijn Kritik der reinen Vernunft de begrippen 'fenomeen’ en 'noume-
non’. Fenomenen beschrijven de ervaringswereld (de dingen fiir sich); noumena verwijzen
naar een wereld die onafhankelijk is van onze ervaringen (de dingen an sich).



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

86

De gangbare interpretatie is dat ik (als mens met een lichaam en een geest)
me beweeg in de dierentuin (als de gedeelde wereld om mij heen). Dit is een
beschouwende, objectiverende interpretatie, waarin ik slechts een onderdeel
ben van het schouwtoneel. De beschouwer zelf is overigens onzichtbaars°.
De tweede interpretatie die ik daarnaast zet is dat ik mezelfervaar als een man
van vlees en bloed met knellende schoenen en dorst, en bewegend door een
dierentuin. Sommige dingen ervaar alleen ik (bijvoorbeeld dat mijn schoenen
knellen, datik dorst heb en dat ik nadenk over bewustzijn), van andere dingen
weetik datik ze ervaar met anderen samen (de dierentuin met het restaurant).
En wat ik niet ervaar, dat is er niet voor mij. Dit is een ervarende, subjectieve
interpretatie en ikzelf als bewuste ervaarder sta nadrukkelijk op het toneel.
Nee, ik creéer dit toneel. Neemt een ornitholoog plaats aan het tafeltje naast
mij, hij zal waarschijnlijk kijken naar de vogels in de bomen en mij wellicht
helemaal niet opmerken aan dat tafeltje met een glas bier. Een houthakker
ziet wellicht juist de plankpotentie van de bomen. Ze leven ieder hun eigen
leven, net als ik. Maar zodra ze mijn glas bier leegdrinken wordt het glashel-
der dat mijn bier zich bevindt in een gedeelde wereld! Moeten we nu kiezen
tussen deze beide interpretaties, de beschouwende en objectieve enerzijds, en
de ervarende, subjectieve anderzijds?

Relativisme en positivisme schieten tekort

Het paradoxale aan een beschouwende en objectiverende relatie is dat je hele-
maal niet waardevrij en objectief kunt beschouwen. Waar zou je immers je
blik op moeten richten? Ik heb al eerder opgemerkt dat iedere kubieke of vier-
kante millimeter een wereld op zich opent, als de loep maar groot genoeg
is. Zonder intentionaliteit geen richting! (Hier kom ik in het deel Ethiek nog
uitgebreid op terug.) En waar zou je moeten staan, om alles te kunnen zien?
Er bestaat geen gedeelde wereld, er bestaan slechts interpretaties. Deze zin
is, in allerlei parafraseringen, de strijdkreet van de verstokte relativisten
onder ons. Er bestaat geen ware kennis, er bestaan slechts aanhangers. Zelfs
wetenschappelijke kennis is immers dominant afhankelijk van het gevoerde
maatschappelijke proces (zie bijvoorbeeld Rorty, Kuhn, Lakatos).

Als een reactie op al te positivistische wereldbeelden begrijp ik het ontstaan
van een extreem relativisme wel. Maar ik verwerp een in al zijn consequen-

50 Zie ook Thomas Nagel, The view from nowhere.



Geef mij een plek...

ties doorgevoerd relativisme net zo hard als een ongelimiteerd positivisme.
Wel eens samen met een ander hartstochtelijk verliefd geweest op hetzelfde
meisje (of dezelfde jongen) en hij of zij kiest niet? Dan begrijpt u precies wat
ik bedoel. We delen als mensen echt een wereld.

Het bijzondere van het wereldspectrum, zich bevindend tussen de twee limie-
ten, is dat het steeds opnieuw mogelijk maakt (en zelfs dwingt) positie te kie-
zen aangaande waar we het over eens zijn, en waarin we verschillen. Wat we
delen en waarin we anders zijn. Wie wij zijn (als individu of groep) en wat onze
gedeelde omgeving is. Er is dus ruimte voor overeenstemming en ruimte voor
verschil. Er is noodzaak voor overeenstemming en verschil. En samenleven
leidt tot, nee is een herijking van de grenzen, steeds weer opnieuws".

Het ene eindje van het wereldspectrum toont de grond voor overeenstem-
ming. Daar ontstaat immers de notie van een gedeelde wereld die daardoor
van iedere individualiteit losgemaakt kan zijn. Een doorslaand relativisme is
hierom niet op zijn plaats. Het samen leven in deze wereld is echt zoveel meer
dan een verzameling langs elkaar heen kijkende interpretaties (ook al ver-
vallen we daartoe bij maatschappelijke misstanden). Aan de basis van onze
individuele ervaringen staat een echte en gedeelde wereld buiten ons. En ook
al kunnen we met de beste wil van de wereld niet achter de limiet ter rechter
zijde kijken, het is deze gedeelde wereld buiten ons die van onze samenleving
een samenleving, van ons leven een maatschappelijke praktijk maakt, en die
door een extreem relativisme ontkend wordt.

Redt dus het kind naast u door haar voor de aanstormende vrachtwagen weg
te trekken. Die komt er echt en heus aan, het is meer dan slechts een opvat-
ting. Neem een medemens die met u spreken wil serieus, het is meer dan een
hersenschim. In de intermenselijke interactie toont de gedeelde wereld zich
aan ons, we ervaren haar als echt en waarachtig. En de mens die zegt dat alles
slechts een opvatting is, neemt uw aanwezigheid in de gedeelde wereld niet
serieus.

Het andere eindje maakt duidelijk dat er grond is voor individualiteit: wat
men ook mag vinden, u bent er als een individuele mens met deels unieke
eigenschappen, door niemand anders gekend of ervaren. Ook al kan geen
mens achter de limiet ter linkerzijde kijken, u ervaart dat u er bent en u mag

51 HannahArendtvergelijkt het samenleven treffend met het samen om een tafel heen zitten.
Je deelt de tafel, maar bent ook allemaal een ander. Ik voeg daaraan toe dat er aan tafel ook
steeds wat gebeurt.



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

88

er zijn. Geen fascisme, geen doorgeslagen communisme, geen enkele religie,
geen enkele dogmatiek mag hier omheen.

Het positivisme biedt te weinig ruimte hiervoor, het is te blind voor ervarin-
gen en waarheden die niet universeel ervaren worden. De dogmatische mens
die aanspraak maakt op de universele beschouwing en deze niet in een conti-
nue en open interactie met degenen die haar aangaan ter discussie wil stellen,
moet daarom diep, heel diep gewantrouwd worden.

Eerste schets van de filosofie van de praktijk

Filosofisch gesproken en in termen van het wereldspectrum concentreren een
extreem relativisme en een even zo extreem positivisme zich op de uiterste
eindjes van dit spectrum. In zoverre ze daar zicht op bieden, hebben ze als
filosofie een toegevoegde waarde. Mijn punt is niet dat deze beide filosofische
posities het resultaat zijn van filosofisch onzindelijk denken. Mijn punt is dat
ze allebei jammerlijk tekort schieten als maatschappelijke filosofie.

En een minder extreem relativisme of een gematigd positivisme dan? Het lij-
ken me contradicties in termen, maar in zoverre deze posities toch worden
ingenomen is het fair te stellen dat ze dan een redelijk deel van het wereld-
spectrum kunnen overzien, hetzij ter linker- dan wel ter rechterzijde. Dan
nog steeds schieten ze als maatschappelijke filosofie tekort.

De noties van uiterste individualiteit en een absoluut gedeelde wereld houd ik
voor waar in hun extremen. Waar, in de zin dat deze noties ten diepste door de
mens als waar ervaren worden. Ons leven hangt er letterlijk van af.

Dat gezegd hebbende speelt het maatschappelijke leven zich aftussen deze bei-
de uitersten. De filosofie van de maatschappelijke praktijk bestrijkt het gehele
wereldspectrum. We leven niet als mensen in een rigide gedeelde wereld, het
is geen starre dichotomie, we leven het spectrum helemaal en integraal.

De maatschappelijke praktijk is een continu proces van herijking waarin
gezocht wordt naar overeenstemming over wat de betrokkenen delen en
waar ze in verschillen. Dat proces van herijking vindt plaats via een scala
aan methoden, van een oogopslag via intellectuele dialoog tot wereldoorlog,
van ontwikkelingshulp tot handelsbelemmeringen en op nog honderddui-
zend manieren meer. Er is met recht veel emplooi voor een maatschappelijke
ethiek!

In voorgaande hoofdstukken heb ik het wereldspectrum vanuit zijn eindjes,
vanuit een wereld- en een mensbeeld gepositioneerd. Het volgende hoofd-
stuk, Perspectief en bewustzijn, zal nader verkennen waaruit dat spectrum dan



Geef mij een plek...

bestaat. Dat biedt een bouwsteen met wonderbaarlijke vermogens, zo zal ik
in het hoofdstuk Filosofische noties in perspectief toelichten. In het hoofdstuk
Leven zal ik de mens en de wereld dan weer laten ontstaan.

Deze route (van buiten naar binnen en weer terug) volg ik omdat het van
belang is zowel de (brede) kern als de limieten van het wereldspectrum zo
goed als mogelijk te begrijpen. In de kern vindt het leven zijn beslag, maar
aan de eindjes, op die onbepaalde plaatsen, bevinden zich de grondslagen
voor en de noodzaak tot een maatschappelijke ethiek. Ik ontwikkel dus een
nieuw begrip voor het leven en tegelijkertijd fundeer ik deel 2, Ethiek.

Maar nu eerst nog een verdiepingsslag. Dat wereldspectrum dat we leven, wat
is dat dan? Wat is de gezamenlijke noemer die ten grondslag ligt aan noties
als mentaal en materieel, subjectief en objectief, relatief en absoluut, model
en referent, psychologie, sociologie en fysica, verleden heden en toekomst?

89






Perspectief en bewustzijn

In dit hoofdstuk staat de aard van het wereldspectrum in het zoeklicht. Waar-
uit bestaat de relatie? Wat is het dan dat we ervaren? Tijd voor een nadere
beschouwing.

Terugkijken

Ik weet niet hoe ik de wereld ervaren heb in de tijd direct na mijn geboorte.
Mijn vroegste jeugdherinneringen reiken terug tot mijn vierde 4 vijfde levens-
jaar en worden gekleurd door foto’s die ik heb uit die tijd. Ik herinner me
flarden van mijn kleuterschool en de lagere school. En als ik met grote passen
door mijn leven loop kan ik mijlpalen en episoden op een rijtje zetten, inclu-
sief schetsen van mijn handelingen, gedachten en emoties op karakteristieke
momenten. Ik kan zelfs vooruitkijken, tot op zekere hoogte.

Maar terugblikken blijft een reconstructie, die plaats vindt vanuit het hier
en nu. Je kunt de lagen er niet bewust afpellen en achterhalen hoe je op een
bepaald moment in het verleden iets hebt ervaren: ‘vers’ terugkijken is onmo-
gelijk. Ook kun je geen groeiringen toevoegen vanuit het nu, alsof je ‘echt’
al in de toekomst leeft. Tijd is dwingend als het om ervaren gaats?, je ervaart
alles noodzakelijkerwijs vanuit het nu.

52 Al ervarende creéer je de tijd! Vooruitlopend op de rest van dit boekdeel is de tijd strikt
genomen niets anders dan een emergente notie die ontstaat vanwege het immer voort-
schrijdende woekeren van perspectief. Omdat perspectiefvoortschrijdten herconfigureert
ontstaat er een relatieve notie van verandering die we dan op grote schaal gaan benoemen
als tijd. Maar aan de basis staat een herconfigurerende en zich wijzigende wolk van per-
spectief. Een universele tijdsconstante moet berusten op de notie van configuratie van
perspectief. ledere configuratie van perspectiefis een tijldsmoment; en met de wisselende
configuraties (het configuratieproces) leggen zich deze momenten vast in ‘de tijd’ en ‘de
ruimte’. Met ieder verschil tussen twee opeenvolgende configuraties leg je dus een kleinste
‘episode’ vast. De notie ‘Atoomtijd’ geeft slechts aan dat we graag een ervaringsreferentie
hebben die iedereen delen kan en die heel klein is ten opzichte van de meeste andere din-
gen die we ervaren. De klok is dan ‘nauwkeurig’. Maar feitelijk is het slechts het uitdrukken
van de ene ervaring in termen van anderen.

[



92

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Bouwen

De filosofie van de maatschappelijke praktijk is constructivistisch van aard.
Dat construeren gebeurt met een in essentie eenvoudige bouwsteen met flexi-
bele eigenschappens: perspectief. Deze bouwsteen vormt de grondslag van
dit gehele boek.

Ik begin met een wat kale introductie van het begrip en het bouwproces. De
veelzijdigheid en rijkheid van het leven ontstaan immers door complexe en
bonte samenstellingen van in essentie eenvoudige dingen.

Met name in het hierna volgende hoofdstuk Filosofische noties in perspectief, ga
ik met deze bouwsteen stevig aan het werk. Ik sla aan het bouwen, breek af
en toe weer wat af, schets hoe kleine bouwstenen in samenhang leiden tot
grotere en nog grotere noties en vice versa. Daarbij schuw ik het niet om
ferme standpunten in te nemen in filosofische controverses. Het hoofdstuk
Leven biedt een radicaal andere kijk op het meest vertrouwde en ook het meest
onbegrepen aspect van ons bestaan: het leven zelf. In het hoofdstuk De maat-
schappij als multi-actor praktijk zal ik de notie ‘ons-in-de-wereld’ volledig in per-
spectief plaatsen.

Perspectivisme en de definitie van een perspectief

Perspectivisme is ruwweg het idee dat we, als we iets bekijken in onze gedeel-
de wereld, dit vanuit een bepaalde invalshoek doen. Verschillende mensen
kunnen zo een ander perspectief bezitten ten aanzien van hetzelfde onder-
werp.

Nietzsche was één van de eerste denkers die dit perspectivisme ver doortrok.
Hij benoemde de werkelijkheid als iets dat we slechts fragmentarisch kunnen
ervaren. Doorstoten tot de echte ondergrond, het echte object van ervaren,
is een illusie. We ervaren in ons dagelijkse leven een veelheid van over elkaar
heen buitelende perspectieven, die vaak ook nog strijdige informatie opleve-
ren. Hetis daarmee onmogelijk de werkelijkheid te zien zoals zij is. Naar ware

53 Laat u overigens door het begrip constructivisme en de bouwmetafoor niet misleiden.
Deze suggereren dat je met perspectieven alleen stapelen kunt, en niets is minder waar.
Het is zeker zo dat ons mens-in-de-wereldbeeld geconstrueerd is (door een integraal
bewustzijn, zoals verderop zal blijken). Maar met perspectieven wordt een dusdanig flexi-
bel spel gespeeld dat het begrip ‘bouwen’ als integraal beeld stevig tekort schiet. Zie het
hoofdstuk Wolken temmen voor een genuanceerd beeld.



Perspectief en bewustzijn

kennis van een echte werkelijkheid kunnen we streven, maar wat we ervaren
is perspectief!

Mijn eigen interpretatie van het perspectivisme is op hoofdlijnen hiermee ver-
want en zeker zo radicaal. Maar hij is ook veel hoopgevender. Onbetwistbare
kennis mag dan onmogelijk zijn, maar het is zonder meer mogelijk om met
elkaar tot gedeelde en samenhangende beelden te komen. Om dat uiteen te
kunnen zetten presenteer ik hieronder een scherpe definitie van een perspec-
tief.

Een perspectief is een combinatie van een uitgangssituatie, een verandering en
een resulterende situatie.

Uitgangs- Veranderin Resulterende
situatie ’ g situatie

Perspectief

Het betreft de minimale drie-eenheid van verandering. Ten minste, als je wilt
veranderen. Als je alleen wilt beschouwens+ heb je aan twee (situatie en pro-
ces) genoeg, ze kunnen dan immers schakelen en zo resulteren in dezelfde
complexe bouwwerken van situaties en processen. Maar als je iets wilt berei-
ken, intentioneel, heb je de richting van het drieluik nodig.

Een aantal eenvoudige voorbeelden (de verandering, activiteit is steeds cur-

sief):

— Je hebt een lekke band; je plakt hem; en dan is de band weer heel.

— Je ziet een hond aan de ene kant van het hek; je ziet hem springen; je ziet de
hond aan de andere kant.

— Je ziet een ballon; hij knapt; een stukje rubber resteert op de grond.

— Ik zie voor me een muur; ik draai me go graden; ik zie voor me een boom.

Nog een paar voorbeelden. Kameel; roesten; autoped, is (voor de meeste men-
sen) geen zinvol perspectief; er is geen betekenis. Spijkers; roesten; roestige
spijkers voor de meeste mensen wel. Bal op de stip; schieten; goal, dat is ook

54 Over de fundamentele onmogelijkheid van een strikt beschouwende positie heb ik hier-
voor al genoeg gezegd.

93



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

9%

een betekenisvol perspectief. Tocht; doe raam dicht; tocht weg ook. En Schilde-
rij A bekijken; je omdraaien; schilderij B bekijken. Foto bekijken; peinzen; ver-
drietige stemming is weer een hoogst persoonlijk perspectief. En monarchie;
revolutie; republiek is een breed en woest maatschappelijk perspectief.

Een perspectief dat vaak wordt ervaren, kan worden beschouwd als een werk-

hypothese:

— ervaar je de uitgangssituatie van een perspectief, dan is de kans op de acti-
viteit en de resulterende situatie substantieel,

— ervaar je de activiteit, dan zit de kans erin dat de uitgangssituatie eraan
vooraf ging en dat de resulterende situatie erop volgt,

— zieje hetresultaat, dan is de kans substantieel dat de activiteit eraan voor-
af ging; en dat daaraan vooraf weer de uitgangssituatie aan de orde was.

Hoe substantieel? Hoe groot schat je die kans? Dat hangt af van je levenserva-

ringen tot dan toe.

Perspectief en ervaren

Perspectieven worden ervaren (komen op, emergeren) en vormen zo het leven
zelf. Het leven wordt ervaren, geleefd als een stroom, een eindeloze stroom
van perspectief. Eerst ervaar je een perspectief nog niet en even later wel (zoals
de over het hek springende hond, of de gedachte aan het kopen van een ijsje).
Perspectief komt op, wordt ervaren, en verdwijnt weer; het wordt vervangen
door een ander perspectief. De licht paradoxale relatie tussen perspectief en
ervaren is als volgt: perspectiefis de statica van het ervaren en ervaren de dyna-
mica van perspectief. De stroom van perspectief kun je beschouwen als een
film, waarbij steeds één beeldje kort ervaren wordt. Als ze snel achter elkaar
opdoemen resulteert beweging.

Perspectief en bewustzijn

Eerst is er de uitgangssituatie, dan de activiteit en daarop volgend de resulte-
rende situaties. Er is sprake van een volgorde, een discrete ordening die erva-
ren wordt. Perspectief lijkt min of meer op causaliteit. B volgt causaal uit A

55 Overigens kunnen ook andere uitgangssituaties tot de activiteit leiden en hoeft de uit-
gangssituatie niet tot de activiteit of de resulterende situatie te leiden. Een gekurkte fles
wijn kan bijvoorbeeld gebruikt worden om een boot te dopen, of een inbreker te stoppen.
Hier speelt het begrip abstractie, ik kom er nog op terug.



Perspectief en bewustzijn

als A op een eerder tijdstip noodzakelijk is voor het ontstaan van B op een later
tijdstip. Zo als het ontbranden van een kaars leidt tot licht en warmte. Maar de
notie van perspectiefis genuanceerder. Noties als een alsmaar door tikkende
tijd en noodzakelijkheid worden niet voorondersteld. Immers, als ik van mijn
linkerhand naar mijn rechter kijk en weer terug, en ik herhaal dat een aantal
keren, dan is ook dat een reeks van perspectief, maar van een veroorzakende
causaliteit buiten mijn eigen wil om is geen sprake.

De relatie tussen uitgangssituatie, activiteit en resulterende situaties® wordt
gelegd door een bewustzijn. Het ene bewustzijn ervaart de ordening (dus een
perspectief), een ander bewustzijn wellicht niet. Zo voorziet bijvoorbeeld de
ouder het potenti€le gevaar van struikelen, maar de kleuter nog niet. Som-
migen zien in de sterren de toekomst uitgetekend, anderen helemaal niet. De
wijze politicus vreest het gevolg van de waan van de dag, waar het de opportu-
nistische populist niets kan schelen. De betrokken ondernemer ziet ook het
belang van anderen, waar deze notie de snelle winstmaker vreemd is.

Als een bewustzijn deze relatie legt, functioneert het onderhavige perspec-
tief als het object van het ervaren en het bewustzijn als het ervarende subject.
Het bewuste perspectief ligt in focus, het bewustzijn vormt zijn context. Het
onderhavige perspectief duidt dan wat er ervaren wordt, bewustzijn duidt dat
dit perspectief ervaren wordt.

Ervaringen emergeren, rijzen op in een bewustzijn en verdwijnen weer.
Bewustzijn lijkt op het eerste gezicht een typisch menselijke eigenschap. De
meeste mensen dichten aan een steen immers geen bewustzijn toe. Maar wat
een bewustzijn precies is, hoe het ontstaat en hoe het functioneert, dat zijn vra-
gen waarop ikvooral in deel twee van deze serie dat handelt over ethiek, nader
in wil gaan. De mogelijke antwoorden zijn ronduit fascinerend en raken aan
de kern van wat het betekent om mens te zijn in een gedeelde wereld.

56 De verleiding is groot nu in de causaliteitstheorie te duiken. Niet de minste problematiek,
het is bijvoorbeeld het denken van Hume over causaliteit geweest dat Kant tot het schrij-
ven van zijn ‘Kritiek der Reinen Vernunft’ dreef. Ik negeer de verleiding, omdat ik het per-
spectieftotver buiten de reguliere interpretatie van causaliteit en ‘handelingsperspectief’
zal trekken.

95






1.b Perspectivisch
structuralisme






Filosofische noties in perspectief

Copernicaanse wendingen

Mensen proberen sinds mensenheugenis hun relatie met de rest van het uni-
versum te begrijpen. Datis geen eenvoudige relatie. In het hoofdstuk Barst heb
ik al verschillende problematische aspecten aangestipt van het naief onder-
scheiden van mentale en fysieke zaken. Het probleem staat beter bekend als
het mind-body of mind-matter probleem. Het mind-body probleem, dat mede
zijn oorsprong vindt in het denken van Descartes, vooronderstelt een scherpe
scheiding tussen een mentaal domein en een materieel domein: denken en
handelen, geest en lichaam (of materie), zouden van een heel andere oor-
sprong zijn. Deze cartesiaanse dichotomie is de grondvorm van dualistisch
(tweeledig) denken. John Searle verwoordde het probleem bondig als volgt:

‘We think of ourselves as conscious, free, mindful, rational agents in a world that
science tells us consists entirely of mindless, meaningless physical particles. Now,
how can we square these two concepts? 7

Thomas Nagel draagt zijn boek ‘The view from nowhere’ op aan een sterk
vergelijkbaar probleem. Zijn introductie begint als volgt:

“This book is about a single problem: how to combine the perspective of a particular
person inside the world with an objective view of that same world, the person and
this viewpoint included. 5

57 John Searle (1984), Minds, brains and science, p. 13, Harvard University Press

58 Nageltoontzich overigens geenrigide dualist, maar een spectrumdenker: hijonderscheidt
de noties van objectiviteit en subjectiviteit als gradueel:
‘A view or form of thought is more objective than another if it relies less on the specifics of the indivi-
dual’s makeup and position in the world, or on the character of the particular type of creature he is.’

99



100

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Ook het denken van Immanuel Kant kenmerkt zich impliciet door een mind-
matter tegenstelling, zij het in weer andere woorden:

‘Twee dingen vervullen de geest met steeds nieuwe en toenemende bewondering en
eerbied, hoe vaker en langduriger het denken zich ermee bezighoudt: de sterrenhemel
boven mij en de morele wet in mij.’ %

Deze Kantiaanse dualiteit benadrukt het onderscheid tussen het materiéle en
het morele. Kant stoeide in zijn eerste Kritiek® al op revolutionaire wijze met
enerzijds de waarneming van de dingen en anderzijds het verstand door te
betogen dat de wijze van waarnemen van het materiéle domein bepaald wordt
door het kenvermogen. Kant zelf vergelijkt deze revolutionaire gedachte met
de Copernicaanse wending: Copernicus zocht ‘de waargenomen bewegingen
niet in de voorwerpen des hemels, maar in hun toeschouwers’. Zo zoekt Kant
de basisvoorwaarden voor het kennen van de natuur niet in de dingen buiten
ons, maar in onszelf: een tweede Copernicaanse wending.

Velen onderkennen een mentale sfeer én een materiéle sfeer, iets wat des
mensen is én iets wat buiten ons mensen is. Zelfs de kernvraag van dit boek,
hoe te leven als pluriforme mensen in een gedeelde wereld, lijkt bij opper-
vlakkige beschouwing doordrenkt te zijn van een simpel dualisme: mensen
versus gedeelde wereld.

Mens | Wereld

Uitgangssituatie: Het duale maatschappijbeeld

Maar naief dualisme is zeker niet mijn bedoeling. Ik wil graag een paar stap-
pen terug om te zien hoe zo’n simpele voorstelling van zaken ontstaat. Laat
ik twee filosofische sleutels benoemen die de aard en richting van mijn filo-

59 Immanuel Kant, Kritiek van de praktische rede, Amsterdam, 2006. Strikt genomen gaat dit
citaat uit Kant’s tweede kritiek over het onderscheid tussen sterrenhemel en morele wet,
tussen objectiviteit en subjectiviteit.

6o Immanuel Kant, Kritiek van de zuivere rede, Boom, Amsterdam, 2004.



Filosofische noties in perspectief

sofische zoektocht helder samenvatten. Om de eerste sleutel aan te duiden
gebruik ik een citaat van Nagel waarin hij spreekt over Spinoza:

‘Why should the possession of physical properties by the body not be compatible
with its possession of mental properties — through some very close interdependence
of the two? (Perhaps, as Spinoza believed, the properties are ultimately the same, but
that would have to be at a deeper level than either the mental or the physical.)’®

De hierboven verwoorde opvatting van Spinoza over de verhouding tussen
geest en materie geeft uitstekend de richting aan waarin het recursief per-
spectivisme naar een samenhang zoekt. Als je veronderstelt dat het mentale
en het materiéle van een geheel andere oorsprong zijn heb je inderdaad een
stevig mind-body probleem. Maar waarom zou je dat veronderstellen? Waarom
zou je een dualisme gebruiken als een monisme volstaat?%

De tweede sleutel, een die ik intensief gebruikt heb, is afkomstig van Bren-
tano en werd mij aangereikt door Heidegger. Brentano is een van de grond-
leggers van de fenomenologie, die door Heidegger intensief bestudeerd werd.
Zijn denken diende voor mij als een daadwerkelijke richtingwijzer. Brentano’s
filosofie was religieus geinspireerd. Als God bestaat, wat betekent dat dan?
Bestaat hij dan in ons hoofd of is hij buiten in de wereld? Brentano kon die
vraag niet dulden: hoe kun je immers God toekennen aan slechts één sfeer?
Hij vindt een uitweg uit dit dilemma, en ontdekt dat er een derde mogelijk-
heid is tussen de subjectieve voorstellingen en het objectieve op-zichzelf-
zijn van de dingen: de intentionele objecten. De voorstellingen van mensen
(beperkt als stervelingen) zijn niet puur iets inwendigs of uitwendigs, maar
altijd ‘voorstellingen van iets’. Voorstellingen (menselijke interpretaties) van
iets (wereld). En zo ontstaat de-mens-in-de-wereld: Zo brengt Brentano een hele
aparte wereld van het zijnde aan het licht, die binnen het gebruikelijke subject-object-
schema een tussenpositie inneemt.’s

Ook ik herken mezelf in zekere oppervlakkige zin als een dualist, getuige
mijn kernvraag: hoe als pluriforme mensen samen te leven in een gedeelde
wereld. Maar een simpel dualisme is verreweg te eenvoudig.

61 Thomas Nagel, The view from nowhere, Dual Aspect Theory (p. 31).

62 Als chemicus begonnen raak je een zekere waardering voor Ockam nooit meer kwijt.

63 Rudiger Safranski, Heidegger en zijn tijd. Brentano was ook een van de inspiratiebronnen van
Heidegger.

101



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

102

De koers van wat ik betoog in dit boek is in essentie samen te vatten in drie
stappen.

Als eerste neem ik het duale mens-wereld maatschappijbeeld als vertrekpunt
en zoek ik als een moderne Brentanist de ruimte op tussen de subjectieve en de
objectieve wereld. Dit lijkt in eerste instantie op achteruitgang: van een twee-
ledig ‘duaal’ wereldbeeld (mens-wereld) komen we nu immers in een drie-
ledig ‘trivalent’ wereldbeeld terecht (subject-tussenruimte-object).

Subject Tussenruimte Object

Stap 1: van een duaal naar een trivalent wereldbeeld

De tussenruimte staat centraal in het menselijke ervaren. Als tweede maxi-
maliseer ik daarom deze tussenruimte door de twee grensvlakken zover als
mogelijk naar buiten te duwen: tot aan zijn limieten. Wat we niet ervaren
krijgt weinig ruimte. (Wel iets, zo zal ik in het hoofdstuk De frontier van het

TN

S Tussenruimte o

ervatren uiteenzetten.)

Stap 2: homologisering

Door het schuiven met de begrenzingen is de inmiddels enorme tussenruimte
vrijwel gelijk geworden aan hetvolledige wereldbeeld; de limieten wegen nau-
welijks nog mee. De oplossingen voor het religieuze dilemma van Brentano
en het geloof van Spinoza leiden zo samen tot een wereldbeeld dat pragma-



Filosofische noties in perspectief

tisch bezien nog maar uit één sfeer bestaat. Een oorspronkelijk duaal wereld-
beeld is via een Brentanese trivalente tussenstap een Spinozaanse homologie
geworden (zie de voorgaande drie plaatjes).

In stappen 1 en 2 is inmiddels het ontstaan van het wereldspectrum zichtbaar
geworden, met aan de ene zijde de oorsprong van het er zijn (als subject) en
aan de andere zijde de oorsprong van een omgeving buiten ons (als object).
De homologe tussenruimte is het wereldspectrum: de ruimte waarin de brug
geslagen wordt tussen er-zijn en de wereld-buiten-ons (Kant’s noumena, Dinge
ansich, de wereld die onafhankelijk is van onze waarneming), het wereldbeeld
van mens-in-de-wereld.

Met het concept ‘perspectieven’ heb ik precies zo’n gezamenlijke onderlegger in
handen voor het mentale én het materiéle domein, als waar Spinoza een ver-
moeden van had. Tk kan nu mind én matter begrijpen en ervaren als recursief
perspectief. Stap 3 bepaalt het spectrum daarom nader in de vorm van een
enorme, recursieve, vernette, complexe, immer veranderende structuur® van
perspectief. Uit deze structuur emergeren, rijzen overigens niet alleen mind
en matter op, maar alle ervaringsnoties. En dat is de kern van het perspecti-
visch structuralisme.

basale oorsprong
van "er zijn”

Stap 3: het spectrum wordt ervaren in de vorm van een enorm recursief vernet perspectief

De perspectivische structuur omvat alles wat ervaren wordt en is daarmee
enorm complex. Hoe enorm is moeilijk te bevatten. Als ik in dit boek voor-
beelden geef of aspecten ervan toelicht, zijn deze voorbeelden en aspecten
noodzakelijkerwijs maar slappe aftreksels: kleine uitsneden of grote gene-

64 Ik hanteer ook vaak de termen weefsel of wolk in plaats van structuur, omdat deze meer
beeldend zijn.

103



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

104

ralisaties®. Ik denk beslist niet dat de perspectivische structuur in al zijn
omvang zo eenvoudig is. Vereenvoudiging is echter wel de manier waarop wij
mensen ermee omgaan.

Wellichtvindt u het uitgangsplaatje, dat slechts mens en wereld onderscheidt,
de meest intuitieve stap en stap 2 en 3 (het derde en vierde plaatje) het minst
intuitief. Dat is ook wel logisch, want het door zo velen voor waar gehouden
duale wereldbeeld is het resultaat van vele ervaringen. Het duale mens-wereld
plaatje is de resultante van een levenslang ervaringsproces en niet een oor-
spronkelijk filosofisch vertrekpunt. Ik roep hier het beeld van de pasgeboren
baby in herinnering, die ‘ter wereld’ komt en helemaal aan het begin staatvan
het vinden van een correspondentie tussen de meest basale oorsprong van
het ‘er zijn’ en de vreemde onvertrouwde wereld die bestaat buiten de erva-
ring. Het resulterende duale beeld mag erg vertrouwd zijn, maar het ontwik-
kelt zich en wordt aangeleerd. Oorspronkelijk en fundamenteel is het niet. In
wezen geeft de opeenvolging van de figuren in hele grote stappen het leven
van veel mensen weer in een omgekeerde volgorde: we weten ons als volwas-
senen goed ingekaderd in een gedeelde wereld. Maar om te begrijpen hoe de
mens, de wereld, de maatschappij zo geworden is moeten we terug en onze
ervaringen ‘afwikkelen’.

Mogelijk vindt u de bovenstaande redenering interessant, maar ook een beet-
je vreemd. ‘Dat kan hij nu wel zeggen, maar waarom zou ik dat nu ook vin-
den?’ Die vraag is legitiem en daarom zal ik in de volgende paragrafen in een
aantal voorbeelden ook aannemelijk trachten te maken dat perspectief voor-
afgaat aan het onderscheid in denken en handelen, en in een mentale en een
fysieke wereld. Denken en handelen zijn in essentie niet zo verschillend van
elkaar. Zowel onze gedachten als die ‘mindless, meaningless physical parti-
cles’ bestaan uit perspectief. De wereld met ons daarin, wij-in-de-wereld, is
perspectief.

65 Wat we over bijna alles kunnen zeggen grenst aan niets. En over bijna niets kunnen we
juist weer heel veel zeggen. Het is niet anders. Het opvatten van alles wat ervaren wordt
als een wolk van perspectief geeft hier overigens een perfect sluitende verklaring voor. We
beschikken slechts over de integrale wolk om te verklaren. Willen we over bijna de gehele
wolk iets zeggen, dat rest ons slechts het resterende perspectief. Willen we over een klein
plukje iets zeggen, dan rest ons bijna de hele wolk.



Filosofische noties in perspectief

De begrippen fysiek, mentaal en sociaal

Terug naar het beeld van een baby in haar wieg. Druk frommelend met haar
vingertjes. (Wat zijn dat nou? Zijn die echt van mij?) Ze beweegt haar armpjes
(hé, ze zijn weg!), en moet dan haar hoofdje draaien om ze terug te zien (hé,
daar zijn ze weer). Zal ik het nog eens doen? Dat zijn de projecties die we dan
als volwassene maken®.

Ze slaat die ervaringen op een of andere manier op, ze gaat er steeds gemak-
kelijker mee om. Ik speculeer dat haar ervaringen de vorm hebben van per-
spectief. Ik projecteer weer even: ik zie een handje; ik beweeg handje; handje
weg. Ik zie handje niet meer; ik beweeg hoofdje; handje terug. En ze onthoudt
exact hetzelfde als ze ervaart: als ik een handje zie; en ik beweeg handje; dan
handje weg. Als ik handje niet meer zie; en ik beweeg hoofdje; dan handje
terug. Ze leert zo dat vele kleine handelingen samen één grotere maken, en
omgekeerd.

De materiéle wereld

Door steeds opnieuw te proberen en perspectieven te doorlopen wordt haar
verzameling van perspectieven en dus haar beeld van de wereld steeds groter.
Ditis leren in zijn essentie. Het resultaat van perspectief 1 wordt het mogelijke
vertrekpunt van perspectief 2 (of 3 of 4, als ze verder komt). De baby oefent
en oefent. Ze leert steeds meer en haar wereld wordt letterlijk groter. Haar
wereld is de wolk, het netwerk van perspectieven die ze verworven heeft. Het
is in de meest basale essentie een discrete wereld; hij wordt geassembleerd
uit perspectief en dat perspectief wordt toegevoegd aan haar netwerk. Ze
beweegt met haar handjes, en leert zo dat dit resulteert in specifieke ‘senso-
rische’ ervaringen. Fysiek? Dat is het doorlopen van perspectieven die senso-
risch (kunnen) worden ervaren, door ons allemaal.

De mentale wereld
Ze leert hoe ze enthousiast kan reiken naar een speeltje, en hoe ze het dan
krijgt. Ze leert ook dat als ze alleen denkt dat ze kan reiken voor het speeltje,

66 Ik impliceer hier op geen enkele manier dat ieder kind als een tabula rasa ter wereld komt,
en dan alleen maar leert en groeit (als twee separate processen). In tegendeel: ieder kind
heeft immers zijn eigen armpjes, zijn eigen motoriek, zijn eigen mogelijkheden tot het
doorlopen van perpectieven. De nature and nurture invloed ontwikkelt zich simultaan (1),
gedurende dit proces, het leven, in een lange woeste dubbelspiraal. De nature and nurture
discussie gaat in deze zin net zo mank als het onderscheid tussen denken en handelen.

105



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

106

ze het speeltje niet krijgt. Het resultaat van perspectief 1 wordt het mogelijke
vertrekpuntvan perspectief 2 (en 3 en 4, als ze verder komt), net zoals zojuist.
De perspectieven die ze denkt, daar reageert haar moeder niet op, ze krijgt
het speeltje niet als ze denkt dat ze het wil hebben (hé, dat is bijzonder!). Zo
ontwikkelt ze ook gaandeweg een besef van het mentale domein, haar eigen,
strikt particuliere, mentale domein, te onderscheiden van het fysieke. Men-
taal? Dat is het doorlopen van perspectieven die niet sensorisch zijn en waar
anderen ook geen vat op hebben.

De sociale wereld

De baby krijgt door haar moeder een speeltje in de handjes gedrukt en ze
geeft hem weer terug. Zo ontstaan ook perspectieven waarin een ander men-
selijk bewustzijn een rol speelt. Ze leert hoe ze lacht en hoe haar moeder dan
ook lacht en geluidjes maakt; ze vormt ook verwachtingen ten aanzien van de
mentale perspectieven van haar moeder, die zullen vast deels vergelijkbaar
zijn aan die van haarzelf. Kortom: ze vormt perspectieven waarin de inten-
ties en perspectieven van een ander mens opgenomen worden. Ze leert, al
erg vroeg, naast een fysieke en een mentale ook een sociale wereld kennen.
Sociaal? Dat is het doorlopen van perspectieven waarin anderen figureren die
zelf ook perspectieven doorlopen.

Ervaren — doorlopen van perspectief - leren

Misschien zult u tegenwerpen dat in de beschrijving van het proces een grote
belemmering bestaat. Ik probeer immers te beschrijven hoe een baby zich
steeds meer onze wereld eigen maakt, in een jargon dat hoort bij onze wereld.
Dat is in ieder geval niet hoe de baby het zelf ervaart, zoveel is zeker. Maar
het wel is de enige manier waarop wij het kunnen begrijpen. In wezen schets
ik hoe een baby, uitgaande van eenvoudig perspectief en alleen op grond van
haar eigen bewustzijn, haar eigen ervaringen, het doorlopen van perspectie-
ven, een fysieke, een sociale en een mentale wereld leert construeren.

De fysieke wereld leren we later te duiden als een materiéle, ruimtelijke
wereld. In de sociale wereld, waarin mensen en groepen opereren, leren we
op grond van complexe analogieredeneringen anderen te bestempelen als
verwant aan onszelf, maar ook als totaal anders, als wezens in een pluriforme
gemeenschap. In de mentale wereld — die privé is, anderen hebben er namelijk
geen toegang tot — kunnen we van alles bedenken. Pas als we handelen in de



Filosofische noties in perspectief

fysieke en sociale wereld ervaren we de (fysieke en sociale) gevolgen ervan.
Deze integrale wereld ontwikKkelt zich in de tijd.

Het onderscheid tussen de drie domeinen zit hem niet zozeer in de funda-
mentele aard van wat ervaren wordt — dat is allemaal perspectief. Het onder-
scheid zit veel meer in de plaats in een complex netwerk van perspectief. Aan
fysieke perspectieven kunnen anderen direct refereren — die combinatie van
eigen perspectieven en perspectieven waar anderen in figureren impliceert
een sociaal domein — en aan mentale perspectieven niet. Domeinen worden
daarom primair aan perspectief toegekend, niet andersom. Eerst is er perspectief.
Dat perspectief groeit en verandert en past zich aan; het herarrangeert zich, er
ontstaat een netwerk en gedurende dat proces ontstaat het onderscheid tussen
de materiéle, sociale en mentale wereld. Die verschillen hebben vele pragma-
tische consequenties, maar geen fundamentele oorzaken.

Het bijzondere van het menselijke bewustzijn is dat het leert. Perspectieven
die een bewustzijn al eerder heeft ervaren worden telkens ingezet om nieuwe
ervaringen op te kunnen doen, samen te stellen en te construeren. De per-
spectieven uit het verleden worden steeds gebruikt om onze ervaring van het
heden te construeren en de toekomst te kunnen duiden. Perspectieven van
de toekomst rollen via het heden weer terug in het verleden en veranderen op
hun beurt onze toekomstige manier van kijken. We leren, of dat nu het erva-
ren van een mentale, materiéle, of sociale wereld betreft. Of dat nu touwtje-
springen, vermenigvuldigen of deelnemen aan de maatschappij betreft. Wat
er in hoofdzaak is, is een zich ontwikkelend weefsel van perspectief. De rest
ontstaat daar bovenop.

We leren wat mentaal, fysiek en sociaal is en doen dat in perspectief. We leren
niet alleen cognitief — als mensen in de wereld over stukjes van die wereld —
nee, we leren het leven zelf, we leren onszelf, we leren de wereld om ons heen.
We leren ons-in-de-wereld.

Dingen

Hoe zit het dan met de dingen die we op straat tegenkomen of in de huiska-
mer zien staan? Het is wellicht intuitief om het verzilveren van een strafschop
als een perspectief te zien, maar de bal zelf? De eekhoorn? De tafel en de
stoelen? Een ding is toch geen perspectief?

De gangbare interpretatie is dat je dingen hebt, zoals een voetbal, en die din-
gen hebben eigenschappen. De voetbal bijvoorbeeld is wit en rond en zo’n
30 centimeter in doorsnede. Dat werkt in de praktijk heel goed. ‘Ik ben mijn

107



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

108

voetbal kwijt!’, ‘Hoe ziet-ie eruit?’, ‘Wit, rond, zo’n 30 cm.’ Blijft de vraag over
wat er resteert van de bal, als je alle eigenschappen uitputtend hebt opge-
somd. In de praktijk mag het uitstekend werken, als je er lang en diep over
nadenkt is het onderscheid in dingen en eigenschappen nogal gammel. Is de
bal (het ding) in essentie niet gelijk aan zijn eigenschappen? En wat zijn dan
die eigenschappen in essentie? Zijn die eigenschappen niet even zovele per-
spectieven?

Want wat is immers die voetbal die daar ligt? Het is dat ding wat we kochten
voor een tientje (bal in schap; koop; bal in bezit), dat we over het veld trapten
(bal op plaats a; trap; bal op plaats b) en dat na twee weken al kapot was (koop
bal; trap twee weken; bal stuk). En nog een heel groot aantal perspectieven
meer. Die voetbal is de neerslag, de overlap van een enorm aantal perspectie-
ven. De bal is perspectiefs.

En een lege wijnfles? Dat was eerst een volle wijnfles, die hebben we geopend
en leeggedronken (volle fles; leegdrinken; lege fles). Je kunt hem kapot gooien
(lege wijnfles; werp; kapotte wijnfles). Je kunt hem gebruiken als bloemenvaas
(lege wijnfles; plaats bloemen; vaas met bloemen). Het etiket werd vaal en bleek
in de zon (kleurrijke fles; weken zonneschijn; vale fles). En zo zijn er legio meer
perspectieven die tezamen het ding ‘lege wijnfles’ vormen.

Kun je alle soorten eigenschappen dan in termen van perspectief duiden? Ik
vermoed van wel, in ieder geval wel heel erg veel. Een fles wijn is bijvoorbeeld
van glas, groen, heeft een bepaalde hardheid, smeltpunt, bevat rode Merlot
wijn, kost € 8,99 in de supermarkt en is van mij. Hoe ziet dat eruit in perspec-
tief?

Door glas kun je heenkijken (fles in hand; kijk doorheen; zie groene wereld).
Houd hem naast een groene kast en je ziet overeenkomst (wijnfles en kast;
vergelijk; het lijkt). De hardheid kun je meten met een krastest (pak wijnfles;
doe krastest; hardheid bekend). Smeltpunt kun je bepalen met een smeltpunt-
meting (neem monster; bepaal smeltpunt; smeltpunt bekend). Merlot wijn kun
je proeven (schenk in; neem slok; druivensoort vastgesteld) of chemisch analy-
seren. Prijs kun je nagaan (sta in supermarkt; zoek fles; prijs bekend). En dat de
fles van mij is, daar kom je achter door hem van me af'te pakken.

67 Deze omschrijving is nadrukkelijk geinspireerd door Heidegger die op magistrale wijze in
zijn colleges liet zien hoe een ding zich toont, niet door er ‘te zijn’, maar door te ‘werelden’.
Hetvoorbeeld van hoe Heidegger een katheder tot leven laat komen is wereldberoemd. Zie
bijvoorbeeld ook Safranski, Heidegger en zijn tijd.



Filosofische noties in perspectief

®esssscssscs,

sssssssss

essssscce

~
)

o
]
(=
[y
o
=
]
w

Gooi
. 3
: Gekurkte fles : . I l
i E Drink leeg =¥ Fles I
e e, e e e —
Plaats
bloemen
¢ Vaas met
P 4 . A . :  bloemen

Ook hier geldt dat eigenschappen van een geheel andere orde (smeltpunt,
financiéle waarde, eigendom) allemaal met perspectief geduid worden. Uit-
eindelijk is de fles wijn het condensaat, de overlap, misschien beter nog het
brandpunt van dit soort en nog vele, vele andere perspectieven. Die perspec-
tieven heb je ooit ervaren, gedurende verschillende episoden van je leven en
op de een of andere wondere wijze heb je deze ervaringen uit hun tijdelijke en
ruimtelijke setting®® samengebald in het ding ‘fles wijn’.

De voorbeelden gaan slechts uit van een eerste orde benadering, maar in
principe kan het perspectievennetwerk, de perspectievenwolk best verder
uitgebreid worden en kunnen twee na elkaar geschakelde perspectieven bij-
voorbeeld weer als één abstracter perspectief opgevat worden®. Je kunt je,

68 Heb je ze wel uit hun tijdelijke en ruimtelijke setting getild en samengebald? Ik denk van
niet. Ook tijd en ruimte zijn emergente noties die ontstaan op het zich ontwikkelende
weefsel van perspectief. Zie verderop in dit hoofdstuk, waar tijd en ruimte worden bespro-
ken.

69 Zie ook mijn proefschrift, figuur 6 op bladzijde 96 en figuur g op bladzijde 148 en de toelich-
ting daaromheen, en hoofdstuk 4 in hetzelfde hoofdstuk voor een complete theorie.

109



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

als je gaat drinken, voorstellen hoe je straks uit de bocht vliegt of erger nog,
iemand aanrijdt. (Je kijkt zo waarachtig in de toekomst en die hangt gewoon
aan de fles wijn.) Maar dat zijn verfijningen. Belangrijke verfijningen. Op deze
wijze wordt een fles immers een Kistje wijn, een hele wijngaard en een wijn-
bouwende natie. Maar de essentie is hier dat fles een hele compacte manier
van verwijzen is naar een (overigens enorme) groep perspectieven’’. Een ver-
wijzing naar iets dat in principe ‘gedelocaliseerd’ is in ruimte en tijd (maar
nogmaals, feitelijk is dat de wereld op zijn kop).

Lichten we er één perspectief uit, zoals het bepalen van (of de bepaalbaar-
heid van) de hardheid, dan noemen we dit een eigenschap van de fles. We
zetten dan één zo’n perspectief af tegen het geheel van de rest en smokkelen
in wezen een beetje. Voorheen was de fles dat ding inclusief die eigenschap
(dat perspectief) en daarna zonder. Hoeveel perspectief kun je eigenlijk van
een fles verwijderen zodat je nog steeds een fles overhoudt? En hoeveel kun je
toevoegen?

Concepten, denken en kennis

Het bovenstaande geldt voor tastbare dingen, zoals een wijnfles voor me op
tafel. Maar geldt het ook voor het concept wijnfles? Dat wil zeggen, een concre-
te wijnfles die zich niet onder handbereik bevindt, maar waar ik aan denk? Of
het al abstractere concept: een wijnfles? Of het nog abstractere concept: ver-
pakkingsmiddel? Met dingen waar we slechts aan denken en met abstracties
kunnen we immers niet direct handelen in de met andere mensen gedeelde
‘échte’ wereld.

Denken is nauw verwant aan kennis”. De betekenisdriehoek (meaning tri-
angle”) is een veel gehanteerd model om de notie kennis (als samenhangend
geheel van concepten) te verduidelijken. Hij verbindt een object (waarover
kennis gaat) via een concept (een mentale notie) met een symbool (de repre-

70  Netzoals Cultuur, Discipline, Tijd, Ruimte, welk ‘iets’ dan ook, zelfs het perspectief.

71 Kennis is een intrigerende notie. In mijn proefschrift was ik al druk aan het stoeien met
deze notie, maar terugkijkend was ik er toen nog net niet helemaal klaar voor de ultieme
generalisatie te plegen, namelijk dat zowel kennis als omgeving geconstitueerd worden
uit perspectief. Ik hield als het ware een wereld over (de fysieke). Op bladzijde 38 van mijn
proefschrift staat de zinsnede ‘... but rather the environment induces (or perhaps even is)
asubset.’ Ik herinner mij dat ik hierover toendertijd jaren heb nagedacht, maar ik kwam er
niet uit.

72 Zie mijn proefschrift Trinity, Model-based support for multi-actor problem solving, p.82.



Filosofische noties in perspectief

sentatie). De essentie is dat de relatie tussen symbool en object indirect is,
want deze verloopt via het concept dat een bewustzijn vereist. Er is een kenre-
latie tussen de kenner en het object dat gekend wordt.

Concept

\ 4

Symbool

A

Object

indirecte relatie

In termen van de wens maatschappelijke problemen op te lossen verbreedt
deze kenrelatie zich als volgt: wij bestaan als kennende mensen op deze aard-
bol en kennen is de manier waarop wij ons verhouden tot de fysieke (en andere
kennende) dingen in onze omgeving.

De betekenisdriehoek roept veel vragen op.7> Om maar meteen tot de kern
door te dringen: als de kenner de wereld kent, is hij dan zelf niet van deze
wereld? Kan kennis tiberhaupt wel objectief zijn, als hij behoort bij een ken-
ner? En als kennis onze subjectieve relatie met een objectieve wereld vormt,
wat is dan die objectieve wereld? Wat is dan het object? Dat weten we dan toch
niet, want we kunnen toch niet meer weten dan we weten?

Verder opereer ik helemaal niet als kenner in mijn leven. Althans, ik vind het
ronduit krampachtig mijn gehele leven als mens te duiden in termen van ken-
nis. Ken ik als ik boodschappen doe, wandel in de bergen, op vakantie ben,
aan een overleg deelneem, stoei met mijn zoontjes, liefheb, wat dan ook? Tk
kan niet anders dan ditalles een groteske overspanning van het kennisbegrip
vinden. Toegegeven, soms stel ik me op als een kenner, bijvoorbeeld als ik
iets bewust bestudeer. ‘Kennen’ vormt op zijn best een splinterkandidaat in
de beschrijving van onze integrale verhouding met de wereld.

73 De betekenisdriehoek staat echter bol van vooronderstellingen die ik inmiddels niet meer
als filosofisch steekhoudend beschouw en problemen die te problematisch zijn om de
betekenisdriehoek te handhaven als beeld om het kennis- en zeker het ervaringsbegrip
te duiden. Bij deze ontwikkeling ben ik sterk geinspireerd door Heideggers Sein und Zeit en
Kants Kritiek der reinen Vernunft.



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Met dingen waar we slechts aan denken kunnen we niet handelen in de ‘ech-
te’ wereld. Maar vanuit de optiek van perspectief is het verschil tussen ‘echt’
en ‘gedacht’ marginaal. We kunnen van alles met gedachte dingen, net als
met echte, zolang we ons maar beperken tot nadenken erover. Dat kunnen we
gewoon in termen van perspectieven. Een ‘echt’ of een ‘gedacht’ ding, het is
allemaal gewoon een plukje perspectief.

We kunnen bijvoorbeeld denken hoe we de fles tegen een schip aan gooien om
het te dopen of leeg zullen gaan drinken. Net als bij een echte fles is het con-
cept ‘fles’ gewoon een wolk van perspectieven. Dat zou niet moeten verras-
sen, als we bedenken hoe de fysieke wereld en de mentale wereld al lerend en
perspectieven ervarend’+ ontstaan, in plaats van er altijd al zijn geweest.

Van denken en handelen

Maar wat is dan het verschil nog tussen denken en handelen? Dat zit hem
puur in de vernetting van de perspectieven die het netwerk, de wolk van per-
spectief samenstellen. Als ik slechts denk aan een fles (ook al is er in geen vel-
den of wegen een fles te zien), dan kan ik ook denken over hoe ik hem naar het
hoofd gooi van een inbreker en wat daar het resultaat van zal zijn. (Inbreker
en fles in hand; gooi naar hoofd; inbreker K0). Zolang het verhaal (de sequentie
van perspectieven) zich maar blijft afspelen in mijn mentale wereld gaat het
goed. Denken is immers een mentale notie en zien een sensorische. Denken
over een fles in mijn hand en daadwerkelijk een fles in mijn hand hebben maakt
letterlijk een wereld van verschil: de ‘gedeelde’ wereld. Maar dat laat onverlet
dat de echte fles en mijn gedachten over de fles zich voor een groot gedeelte in
dezelfde perspectievenwolk bevinden. Wat ze gemeen hebben is het mentale
deel van de perspectievenwolk; ze verschillen in het gedeelte van de perspec-
tievenwolk dat we fysiek of sociaal noemen.

Ik roep hier het voorbeeld van de echte hond en de gedachten eraan in herin-
nering. Precies dezelfde overweging gaat hier op. De echte jonge hond kan
me speels tegemoet springen en met zijn scherpe tandjes wondjes in mijn
vingers maken. De gedachte kan dat niet (al kan ik erover denken; echte pijn
zal ik sensorisch niet ervaren’s en een echte pleister is niet nodig. Dat uit zich

74 ‘Ervaren’ heeft hier niet de passieve connotatie van ‘ondergaan’. leder perspectief dat je
ervaart, passief of actief, intentioneel, autonoom of onbedoeld, ervaar je. Ervaren is in
deze zin synoniem met bewustzijn, met leven.

75 Deze discussie stelt ook het fenomeen fantoompijn in een nieuw daglicht.



Filosofische noties in perspectief

bijvoorbeeld als ik of iemand anders later tactiel de pleisters pak: er zitten er
nog evenveel in). De echte jonge hond kan blaffen en een ander iemand in de
buurtlaten komen. De gedachte hond kan dat niet (al kan ik erover denken; de
ander zal het niet beamen en om dit soort overwegingen weet ik dat het niet
‘echt’, geen sociaal gerealiseerd perspectiefis).

De gemeenschappelijke basis van denken en handelen, en van welke ervarin-
gen dan ook, vormt een essentieel en fundamenteel punt van de praktische
filosofie.

Ik ontwaak langzaam, ogen nog dicht en hoor de geluiden van de begin-
nende dag. Bij mij thuis zijn dat eerst geluiden op zolder, kinderen die
hun dag beginnen. Twee roffels op de trappen (vier roffels in totaal),
dan geluiden beneden, ze maken het ontbijt. Ik lig, nog half slapend,
met mijn ogen dicht en glimlach, dag start goed, maar ik bedenk ook
dat het allemaal mooier klinkt dan het is, als zij ontbijt maken moet ik
daarna met hen opruimen (ik hoop niet dat ze sinaasappels persen). Ik
hoor de sinaasappelpers.

Ik lig met mijn ogen dicht, maar weet me in mijn slaapkamer. Ik open
mijn ogen en daar is al een deel ervan. Ik draai me om (daar is een ander
deel). Ik kijk door het raam, er zit een vlek op. (Vlek: ik kan erover pra-
ten, ik kan hem wegvegen, ook weer allemaal perspectief).

Wat is nu het punt? Het punt is dat mijn gedachten over de kamer, mijn
beeld van de kamer (als ik mijn ogen nog dicht heb) en het feitelijke zien
van de kamer voor een substantieel deel exact hetzelfde zijn. Dezelfde per-
spectievenwolk bij denken en handelen. Voor een belangrijk deel, maar
natuurlijk niet helemaal. Dat blijkt als ik de vlek zie (die kon ik natuur-
lijk niet zien met mijn ogen dicht, die is nieuw, vast een vogel, want den-
kend realiseren kan ik een ‘echte’ vlek — die anderen ook zien — niet). Met
mijn ogen open voeg ik nieuwe perspectieven toe aan de bestaande wolk
(praten, wegvegen). Ik verwijder er ook nog een aantal (ik dacht dat ik
mijn kleren op de stoel had gehangen) en voeg er nog wat toe (ze liggen
deels op de grond).

Ik lig inmiddels met mijn ogen open, maar weet me nabij de activitei-
ten die zich beneden voltrekken. Hiervoor geldt weer hetzelfde. Ik bezit
een uitgebreide hoeveelheid perspectief over wat zich beneden afspeelt.
Ik ‘zie’ het als het ware gebeuren in mijn hoofd, ik cirkel er met mijn
bewustzijnslens overheen. Ik sta op en loop de trap af; ik zie nu concreet

113



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

114

watik al dacht. Natuurlijk, ik voeg er weer veel perspectiefaan toe (hetis
nog erger dan ik dacht met de sinaasappels) en verwijder ook wat. En er
feitelijk zijn is veel indringender (concreter, zo u wilt) dan erover denken
op basis van achtergrondgeluiden of zelfs zonder deze geluiden. Maar
waarom is dat indringender? Omdat ik beneden veel meer pragmatisch
vruchtbare perspectieven’® kan koppelen dan boven. Ik sta er immers
middenin (maar over ruimtelijkheid hieronder meer).

Als ik op mijn slaapkamer alleen maar denk hoe ze sinaasappels per-
sen, kan ik het hier zien en me concentreren op de gezichtjes die daarbij
horen. Ik kan ze ook aanspreken, me mengen in het sociale proces, wat
weer een wereld van perspectief koppelt. En ik kan me handelend bij
hen in de gedeelde wereld voegen.

Denken en handelen zijn in essentie niet anders, ze hebben dezelfde grond-
slag. Een bewustzijn ervaart; het doorloopt slechts perspectief: een reusachtig
recursief perspectief. Denken en handelen zijn anders in hun pragmatische
consequenties. Er is echter, in zijn uiterste consequentie, geen sprake van een
mentaal en een fysiek domein dat teruggaat op een verschillende oorsprong
en dat geregeerd wordt door totaal andere wetten. Er is slechts perspectief
en bewustzijn is het doorlopen van perspectief. Een deel daarvan noemen we
fysiek, een ander gedeelte mentaal, en weer een ander sociaal. Dat heeft te
maken met de wijze waarop het bewustzijn perspectieven aan elkaar koppelt:
op mentale perspectieven reageren anderen niet, op sociale wel en op fysieke
soms wel en soms niet; de laatste soort ervaren we sensorisch.

Popperiaanse sinaasappels

Volgens Popper’s falsificatietheorie’” dient een theorie altijd op te gaan onder
voor die theorie specifieke en controleerbare omstandigheden. De theorie is waar
totdat hij een keer niet opgaat: dan is hij in één klap gefalsificeerd. Je moet dan de
theorie verwerpen of zodanig specificeren dat de falsificatie niet meer van toepas-
sing is. Dat geldt in termen van perspectief voor alles wat je ervaart.

Neem een enkele sinaasappel: stel dat die voor je ligt op tafel; datis een plukje
perspectief. Net als bij de wijnfles gaat het om een heel scala aan verschillende

76  Perspectieven die leiden tot zinvolle verdere vernetting.
77  Karl Popper, The logic of Scientific Discovery.



Filosofische noties in perspectief

perspectieven. Het gegeven dat hij oranje is, bijvoorbeeld (sinaasappel; leg hem
naast een foto van een Nederlandse voetbalsupporter; ervaar overeenkomst). Dat de
samenstellende perspectieven allemaal verschillend zijn maakt de sinaasap-
pel uniek. De overlap, het brandpunt van deze perspectieven vormt dan de
ervaring van de sinaasappel; dat is waar ‘sinaasappel’ naar verwijst. Een beter
beeld is wellicht dit: het bewustzijn oscilleert als een zoeklicht razendsnel
van het ene perspectief via het centrum naar een ander perspectief en het
beeld versmelt tot sinaasappel?®.

Het generieke (soortspecifieke) concept ‘sinaasappel’ omvat van alle perspec-
tieven die je van individuele sinaasappels hebt meegemaakt dat gedeelte, dat
bij alle voorkwam. Het gegeven dat ze allemaal oranje zijn bijvoorbeeld. Dat
herken je ook steeds sneller als je weer een andere sinaasappel ziet. Dit is een-
voudig uit te drukken in perspectief. Het perspectief gerelateerd aan ‘oranje’
komt steeds vaker voor en omdat al deze perspectieven zo enorm op elkaar
lijken ervaar je het niet meer als een grote groep verschillende ‘oranje’ per-
spectieven, maar als één heel belangrijk perspectief.

Dan zie je opeens een fluweelgroene sinasappel en zijn ze opeens niet meer
allemaal oranje. Een afwijking is geconstateerd. Zie je steeds meer fluweel-
groene, dan wordt ook dit perspectief steeds belangrijker, totdat de generieke
concepten ‘oranje sinaasappel’ en ‘rotte sinaasappel’ naast elkaar bestaan.
De rotte sinaasappel heeft bijvoorbeeld als samenstellend perspectief ook:
rotte sinaasappel; neem hap; vieze smaak.

Tijd en ruimte

I sometimes ask myself how it came about that [ was the one to develop the theory
of relativity. The reason, I think, is that a normal adult never stops to think about
problems of space and time. These are things which he has thought about as a child.
But my intellectual development was retarded, as a result of which I began to won-
der about space and time only when I had already grown up.

Albert Einstein

78  Sinaasappel is vanuit het perspectiefbegrip gedelocaliseerd in tijd én ruimte, maar in wezen
is dat een foute voorstelling van zaken; tijd en ruimte ontstaan immers op het weefsel van
perspectief. Leuk is dat trouwens, hoe delocalisatie de (veronderstelde) ruimte vult. Ato-
men zijn grotendeels ‘leeg’. ‘He pap’, zei mijn zoontje Chris laatst tegen mij, ‘als je deze
zaklamp heel snel heen en weer beweegt krijg je een streep!”

115



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

116

Ook tijd en ruimte zijn in perspectief te plaatsen. Kant benoemt ze in zijn ‘Kri-
tiek der reinen Vernunft’ aanschouwingsvormen: hij vat ze op als ten grondslag
liggend aan het ervaren van de wereld. Het is binnen de kaders van tijd en
ruimte dat we aanschouwen.

Als volwassenen” vinden we dat misschien zo. Maar mijn speculatie is ook
hier dat tijd en ruimte geen grondslagen vormen, maar dat ze ontstaan op het
weefsel van zich ontwikkelend perspectief. Dat zal ik toelichten.

Ruimte

De baby in zijn wieg experimenteert met zijn vingertjes en handjes, en ervaart
tactiele, auditieve, visuele perspectieven. Wij kijken naar de baby vanuit ons
in vele jaren letterlijk gegroeide ruimtelijke wereldbeeld en zien de armpjes
bewegen in de ruimte. Naarmate zijn verzameling ervaringen toeneemt, sluit
zich het net en ontstaat ook bij de baby een steeds meer op onze ‘intuitieve’
driedimensionale interpretatie van ruimte gelijkende situatie.

Zelf hebben wij veel meer geéxploreerd dan de baby. We verplaatsen ons over
veel grotere afstanden, in veel meer richtingen. Ons wereldbeeld als volwas-
senen wordt inmiddels opgespannen door ontelbaar veel perspectieven.
Naarmate onze perspectievenwolk groeit en groeit, lijkt hij meer en meer
continu. We leren immers hoe de ene beweging opgevolgd kan worden door
de ander. Te denken dat ruimte daadwerkelijk continu is en drie dimensies
heeft, wordt steeds verleidelijker. We kunnen linksom en rechtsom om een
boom heen. We ondernemen ruimtevluchten op basis van de assumptie dat
de werkelijkheid ruimtelijk is. We komen ook eigenlijk nooit ‘gaten’ tegen in
de ruimtelijkheid. (Dat klinkt zelfs raar als je het zo zegt; dat spreekt toch
vanzelf? Maar denk aan het verhaal over Achilles en de schildpad!) Een altijd
aanwezig zijnde, continue ruimte in drie dimensies lijkt en blijkt een uitste-
kende werkhypothese. Toch is ruimtelijkheid niet oorspronkelijk en bovendien in
essentie discreet.°

Dat ervaren we overigens ook als volwassene. Mijn ruimtelijke ervaring van
Nijmegen was aan het prille begin loepzuiver herleidbaar tot een beperkte
reeks aaneengesloten bewegingen. Inmiddels herkennen we ze als perspec-
tieven. (Als je de mensa ziet, loop erlangs en steek over.) Naarmate mijn net-
werk van perspectieven genaamd ‘bewegen in Nijmegen’ meer dekkend werd,

79 Ik heb zelf overigens nog steeds moeite met de klok als norm te accepteren.
80 Discreet: te onderscheiden van continu. lets discreets is begrensd, iets wat continu is gaat
maar door.



Filosofische noties in perspectief

ontstond ook een daadwerkelijk netwerk, in plaats van alleen maar een manier
om van A naar B te komen. Er ontstond een steeds meer ‘intuitieve’ inter-
pretatie, een interpretatie in twee (misschien wel drie) volwaardige continue
dimensies.

Ook de verschillen die je ervaart als je ‘dezelfde’ afstand op verschillende
manieren overbrugt passen naadloos bij een interpretatie van ruimte in ter-
men van perspectieven. Ik noemde al het voorbeeld ‘met de auto naar Ziirich’
(stap in Zeist in auto; tij naar Ziirich; stap in Ziirich uit auto) en daarna met
het vliegtuig. Of de autosleutel, één meter onder het putdeksel. Hier doet
zich het verschil voor tussen zogenaamd ‘echte’ ruimtelijkheid en afstand,
en ervaringsruimtelijkheid en -afstand. De ervaringsafstand is als fenomeen
namelijk de meest oorspronkelijke afstand; de ‘echte’ afstand is een arte-
fact. Ervaringsafstand heeft te maken met mijn mogelijkheden deze afstand
daadwerkelijk te ‘overbruggen’. Bondig geformuleerd is ruimtelijkheid dus
gebaseerd op mijn mogelijkheden, op mijn handelingspotentieel om op een
andere plek in het fysiek/materiéle domein te komen; maar eigenlijk zijn
zowel handelingspotentieel als plek te beperkt als woorden; het is allemaal
perspectief.

Wat betekent het dat ik in zijn huiskamer zit, met de open haard voor me en
een schilderij van Jan Makkes aan de muur achter me? Dat betekent dat ik ver-
wacht dat als ik me omdraai, ik dat schilderij zie. En dat wanneer ik uit mijn
stoel opsta en zes passen naar achteren loop, ik de lijst van dat schilderij kan
vastpakken. Ik kan dat overigens ook weer exact zo in omgedraaide richting
(dan zit ik weer in mijn stoel). Ik zal dat echt niet continu gaan doen, want ik
verwacht dat het zo zal zijn. Mijn ruimtelijke ervaring van de woonkamer is
een compacte manier om me van die ervaring bewust te zijn. Ruimtelijkheid
ervaren is bewegen in een perspectievennetwerk; evenals echt rondlopen trou-
wens. Een notie van afmetingen, en zo ook de notie van getallen®, ontstaat op
het stramien van zich ontwikkelend perspectief.

Dit zet de zoektocht van fysici naar het kleinste materiéle deeltje in een wel
heel bijzonder daglicht. De consequentie is namelijk ook dat je steeds kleine-
re deeltjes kunt (zult?) vinden, mits je maar manieren ontwikkelt om steeds
kleinere deeltjes te ervaren. Een manier om zo’n klein deeltje te ervaren is in
essentie niets anders dan een willekeurig ander perspectief; bijvoorbeeld een
instrument om temperatuur te meten (object; breng thermometer in; tempera-

81 Hierligt een directe relatie naar de intuitieve wiskunde van Luitzen Brouwer.

17



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

118

tuur bekend). Denk hierbij ook aan het voorbeeld van de wijnfles. Zelfs een
heel klein deeltje is niets anders dan een situatie, een plukje ervaringen, een
plukje perspectief.

Eenzelfde overweging is van toepassing op de verkenning van de grenzen
van het heelal. Ontwikkel manieren om verder te kijken en je zult een groter
heelal ervaren. Om even scherp te stellen: wat je dan ziet, is natuurlijk niet het
‘heelal’ in ervaringszin. Want dat de melk op is, dat ervaar je dan niet. Ook
‘heelal’, zoals beschouwd door astronomen, is slechts een bijzonder plukje
perspectief en perspectieven rond het op zijn van de melk, die horen daar echt
niet bij; ook al vinden we paradoxaal genoeg dat de melk onderdeel is van
‘datzelfde’ heelal.

De intuitieve ervaring staat aan de beide einden van het waarneembare ruim-
telijke spectrum daadwerkelijk op zijn kop: het is niet meer zo dat je iets
ervaart omdat je het tegenkomt, maar omdat je een waarnemingsinstrument
ontwikkelt dat een ervaring mogelijk maakt. In de quantummechanica is
het zelfs zo dat de entiteiten grotendeels wiskundig van aard zijn en van hun
materiéle basis lijken los te zingen.

Dat we eerst vermoeden (weten) en dan pas ervaren is trouwens ook weer niet
zo heel raar: vele manen en recentelijk ook planeten rond sterren, zijn eerst
theoretisch voorondersteld op basis van afwijkingen in banen van hemel-
lichamen en later pas daadwerkelijk waargenomen. En vele kleine deeltjes
worden eerst theoretisch voorondersteld, wat het ontwikkelen van manieren
van waarneming en het fabriceren van meetapparatuur weer aanstuurt. Dit
geheel resulteert dan in de waarneming. In al deze gevallen vormt de som van
het perspectief (theoretisch, instrumenteel, visueel) de gezochte en gevonden
entiteit: de planeet of het deeltje.

Tijd

Voor bewust denken, handelen en communiceren is een beperkte capaciteit
voorhanden. Dat wil zeggen dat ik tussen mijn activiteiten moet Kiezen; er
is sprake van schaarste. Soms merk ik dat twee urgente dingen niet tegelijk
kan doen. Twee stukken servies vallen van de tafel en ik kan er maar ééntje
vangen. Vanavond 6f naar een feestje 6f lekker vroeg naar bed. ‘Ik kom tijd
tekort’, zeg ik dan. Wat ik in feite doe, is verschillende interpretaties (of verlo-
pen) van perspectieven tegen elkaar afzetten. Ik ervaar tijdelijkheid in termen
van deze alternatieven. Zou ik alle perspectieven kunnen doorlopen die ik me



Filosofische noties in perspectief

kan voorstellen, in iedere willekeurige volgorde, dan zou tijdelijkheid dom-
weg niet bestaan.

Tijd verloopt snel als ik druk ben met honderd en één zaken. Er is geen capa-
citeit’? om meer perspectieven te doorlopen (en eigenlijk is dat nodig). En tijd
verloopt langzaam als er ruimte genoeg zou zijn om andere perspectieven te
doorlopen. Ik las in een krant dat in Griekenland sommige oudere mensen
wandelafstanden tussen twee dorpen uitdrukken in sigaretten. Wat er feite-
lijk gebeurt, is dat men perspectieven in elkaar uitdrukt. Men gebruikt een
zich herhalend perspectiefals eenheid van tijd. De uitspraak ‘hetis drie dagen
gaans’ doet iets vergelijkbaars. Hier vervult de dagelijkse cyclus van de zon de
rol van de opgerookte sigaret. Met maanden (manen) en jaren (vier seizoenen)
is het overigens niet anders. Zo ontstaat tijd op een stramien van een steeds
complexer wordende verzameling van samenhangende perspectieven.

Tijd-ruimte

Dat tijd en ruimte niet oorspronkelijk en onafhankelijk van elkaar bestaan
blijkt alleen al uit de wijze waarop we ze vaststellen. leder samengesteld per-
spectief, iedere denkstap, handeling, communicatieve of sociale of maatschap-
pelijke activiteit met een beginsituatie en een eindsituatie kent ruimtelijke én
tijdelijke dimensies. Maar scheiden kun je beide noties niet. Slechts tijd of
ruimte komt niet voor. Dat lijkt gekker dan het in het dagelijkse leven is.

Als we tijd meten gebruiken we apparaten variérend van een zonnewijzer tot
een atoomklok. Zestig seconden correspondeert met een rondje van de ana-
loge secondewijzer. Het verspringen van 11:59 naar 12:00 op de digitale klok
is ook een ruimtelijk verschil. Het meten van tijd impliceert altijd ook een ruim-
telijke component. En als we ruimte meten, kunnen we water gebruiken om
eenvolume te kennen (de wet van Archimedes) of een duimstok om een lengte
vast te stellen. Een meter stof is de hoeveelheid die je krijgt als je de duimstok
van een meter langs de rol houdt. Je meet ruimte, maar onvermijdelijk kost de
handeling tijd. Ook ruimtelijkheid denken kost tijd.

Je hebt perspectieven waar het accent wellicht meer ligt op een ruimtelijke
dimensie, zoals bij het verplaatsen van een kast. Bij andere perspectieven ligt
het accent meer op tijd, zoals bij zoveel mogelijk scoren van doelpunten in go
minuten. Maar ruimte én tijd zijn altijd samen aan de orde. Samengestelde
perspectieven bezitten altijd een ruimtelijk en een tijdelijk aspect.

82 Verderop, in het hoofdstuk De mens als wolkentemmer, introduceer ik temwijzen om het per-
spectief te kunnen bedwingen.

119



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

120

Het onderscheid tussen tijd en ruimte

Wat verandert en wat blijft hetzelfde? Tijd en ruimte ontwikkelen zich op een
ondergrond van perspectief. Zittend op een bankje en kijkend naar een kruis-
punt zie je dat er een kleuterklas oversteekt (situatie A); even later is er een
geheel andere situatie, een prachtige Ferrari rijdt langs op dezelfde plek. Die
plek verandert in de tijd. En ook weet je dat, als je ’s ochtends van huis naar de
markt gaat en daar rond loopt, je huis er bij thuiskomst nog steeds staat. Er
is slechts de flux van perspectief. Zowel tijd als ruimte ervaar je in die stroom
van perspectief; zowel tijd als ruimte ervaar je binnen de context van perspec-
tivische verandering. Maar wat is dan het essentiéle en fundamentele verschil

tussen tijd en ruimte?

Ruimtelijke beleving heeft te maken met situaties — de beide uiteinden van
een perspectief — die hetzelfde blijven. Je kunt steeds opnieuw terugkeren naar
je huis en die ruimtelijke plek ervaar je als een constante factor. Zo is ook
het gegeven dat onze ruimte drie dimensies heeft: daar kun je op bouwen,
het blijft steeds hetzelfde. Net zoals de lengte van de standaardmeter of de
gemiddelde doorsnede van een sinaasappel.

De essentie van ruimtelijke perspectieven (ten opzichte van tijdelijke) is dus
dat je zowel van beginsituatie naar uitgangssituatie perspectief kunt door-
lopen, als van uitgangssituatie naar beginsituatie. Ga je heen en dan weer
terug, dan ben je weer in dezelfde situatie. Er is sprake van circulariteit. Stel
dat ik vanuit mijn stoel opsta en naar een schilderij loop dat achter mij aan
de muur hangt, en dan weer terug loop naar mijn stoel. Ik ben dan circulair
terug in dezelfde situatie. (Niet in alle opzichten overigens, het leer zal een
beetje meer vergaan zijn. Maar pragmatisch gezien zijn de vertreksituatie van
perspectief 1 en de eindsituatie van perspectief 2 identiek.)® De essentie van
ruimtelijkheid is dat de processen mogen veranderen, maar dat de begin- en
eindsituatie identiek blijven binnen bepaalde pragmatische grenzen.

83 Deveranderingen hiertussen, zeg maar: de heenweg versus de terugweg, die delen van het
perspectief zijn overigens niet identiek aan elkaar. Als ik vanuit mijn stoel opsta en naar
het schilderij achter mij loop, dan keer ik echt niet op exact dezelfde wijze terug naar mijn
stoel. (Nu ik daar diep over nadenk: dat zou zelfs een hele rare beweging moeten zijn, hij
zou gespiegeld verlopen in de tijd, alsof ik een film omgekeerd afspeel. Zou ik ook van de
spiegeling in tijd afwillen, dan kan ik me die beweging zelfs helemaal niet voorstellen. Ik
kan immers niet vanuit mijn positie bij het schilderij opstaan vanuit mijn stoel, en zittend
in mijn stoel bij het schilderij staan!). En zou ik een lange tijd oscilleren tussen stoel en
schilderij, dan zouden stoel en schilderij in de tijd veranderen. Ik val dan van een discreet
en intentioneel paradigma in een continu en beschouwend paradigma.



Filosofische noties in perspectief

Tijdelijke beleving heeft met het omgekeerde te maken: het proces of de veran-
dering blijft hetzelfde, maar de situatie verandert. Eerstkijkje naar de bergtop
in de zon, even later kijk je opnieuw (het proces) en zie je hem verduisterd door
wolken. Of stel dat je iedere dag heen en weer vanuit je stoel via het schilderij
—na even genieten — weer terug naar je stoel loopt. De veranderlijke delen van
deze perspectieven zijn iedere keer gelijk, net zoals overigens de situatieve.
Maar als iemand anders de stoel heeft weggepakt terwijl je naar het schilderij
kijkt; of de stoel in brand heeft gestoken, kom je niet meer in dezelfde situatie
terug. De essentie van tijdelijkheid is dat de processen gelijk mogen blijven,
maar de situaties veranderen.

De conclusie is onvermijdelijk. Tijd en ruimte zijn niet oorspronkelijk, maar
worden geconstrueerd op het zich voortdurend ontwikkelende weefsel van
perspectief. Een perspectief bestaat uit een uitgangssituatie, een proces (ver-
andering) en een eindsituatie. In de notie van tijd manifesteert zich de per-
spectivische veranderlijkheid van situaties bij onveranderlijke processen. In
de notie van ruimte manifesteert zich de onveranderlijkheid van situaties bij
veranderlijke processen.

Situaties en veranderingen

De begrippen situatie en verandering zijn nauw verwant aan ons tijd-ruimte
besef. Tijdens een boswandeling is er veel dat verandert: mijn gedachten, het
bos waarin ik wandel, mijn ervaringen gedurende die wandeling. En er blijft
veel hetzelfde: zwaartekracht, de zon die opkomt en weer ondergaat. Din-
gen veranderen slechts tegen een achtergrond van onveranderlijkheid. Situ-
aties die hetzelfde blijven en veranderingen; beide heb je nodig om iiberhaupt
te kunnen ervaren. De definitie van perspectief, als bouwsteen van ervaren,
staatjuist daarom op deze grondvesten: perspectiefis een combinatie van een
uitgangssituatie, een activiteit (verandering) en een resulterende situatie. Situaties en
veranderingen, statica en dynamica sluiten elkaar uit, zo lijkt de onontkoom-
bare conclusie. Fiets staat geparkeerd (situatie); fiets valt om (verandering);
fiets op de grond (situatie). Het lijkt glashelder. Maar situaties en veranderin-
gen zijn filosofisch gezien problematische noties, zeker als we werken vanuit
een oppervlakkige, objectieve beschouwing.

Vier aspecten van situaties en veranderingen werk ik uit, vanuit de optiek van
perspectief: het ervaren van situaties en veranderingen; wat maakt dan iets
een situatie of een verandering; het gegeven dat situaties bestaan uit verande-

121



122

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

ringen (en omgekeerd); en de vraag of je wel twee keer op dezelfde plek kunt
zijn.

Het ervaren van situaties en veranderingen
Alles wat je ervaart is volgens de filosofie van de praktijk perspectief. Vanuit
deze optiek bezien zijn situaties en veranderingen niet volkomen verschillend.
Ze staan op, bestaan uit een en dezelfde fundamentele grondslag. Waarin zit
hem dan een verschil?
Ik grijp hier terug naar het voorbeeld van de wijnfles. Eerder in dit hoofdstuk
heb ik uiteengezet hoe het ding (of het begrip, dat maakt niet uit) ‘wijnfles’
gezien moet worden als een zeer compacte manier van verwijzen naar een
plukje perspectief. ‘Wijnfles’ heeft — als plukje perspectief — onmiskenbaar
een zekere bestendigheid; het is op te vatten als een situatie®. De eerdere
figuur maaktdit ook duidelijk door de situatie ‘wijnfles’ te positioneren als het
knooppunt van dit plukje perspectief. Ook als je je bewust bent van een jonge
hond, een maatschappelijke misstand of een kunstwerk, focus je feitelijk tel-
kens op andere onderdelen van dit plukje perspectief, op andere uitsteeksels,
maar je keert steeds weer terug naar de centrale situatie alvorens een ander
aspect te verkennen. Daar ben je als het ware gesitueerd. Die centrale situatie
ontleent overigens zijn volledige betekenis aan al de perspectieven waarvan hij
het centrum is®.
In het geval van een verandering is er ook sprake van een plukje perspectief,
maar de structuur is dan geheel anders van aard. Zie hiervoor onderstaand
schema, waarin de verandering ‘fietsenband plakken’ in perspectief staat (de
verandering is cursief gezet).
Fiets met lekke band — haal binnenband eruit — fiets met binnenband eruit
— zoek gaatje — fiets met positie gat bekend — plak band — fiets met geplakte
binnenband eruit — breng binnenband weer op de velg aan en pomp op — fiets
met hele band.
Als je je bewust bent van een verandering, stap je dus steeds over van een ini-
tieel perspectief naar een volgend; de resultaatsituatie van het eerste perspec-

84 Onmiskenbaar zul je het concept ‘wijnfles’ ook leren; het plukje perspectief zal zich ont-
wikkelen van kleiner naar groter in een niet-monotoon proces, en je kunt het ook weer ver-
geten, deels of zelfs geheel. Voor het argument ga ik hier uit van een snapshot: ik redeneer
onder de aanname dat wat een wijnfles is, gekend is.

85 Ineen eerste orde benadering betreft dit alleen de direct aangelegen perspectieven. Maar
in extenso betreft het een systemische betekenis, waarbij de gehele betekenis uiteindelijk
bepaald wordt door het netwerk in zijn geheel.



Filosofische noties in perspectief

tief is de vertreksituatie van het tweede en zo voorts. Je bent dan dus steeds
anders gesitueerd, je positie verandert. Waar de situatie ‘wijnfles’ pontificaal
in het centrum staat — zoals Parijs in zijn snelwegennet en je rijdt daar wat
heen en weer — is de verandering ‘band plakken’ juist beschreven als een reis
waarbij van het ene naar het andere deelperspectief wordt overgestapt (we
gaan van Parijs via Orleans naar Montpellier). In de situatie ‘wijnfles’ ervaar je
feitelijk een groot aantal perspectieven als een gesitueerd en ruimtelijk dicht
bij elkaar staand geheel (de tijdelijkheid is dan minder belangrijk; de samen-
stellende perspectieven zitten overigens ook erg dicht bij elkaar).

Bij de activiteit ‘band plakken’ ervaar je een reeks perspectieven als een veran-
derlijk en temporeel geheel (de gesitueerdheid is dan minder geprononceerd,
want deze is veranderlijk). Situaties zijn gecentreerd in een perspectievennet-
werk, als een vlek met een centrum; veranderingen zijn decentraal, ongesitu-
eerd (iedere keer anders gesitueerd), een traject.

Ervaar je een situatie, dan resoneer je feitelijk een beetje kris-kras heen en
weer op een bepaald punt in een perspectievennetwerk; je blijft daar als het
ware hangen. Ervaar je een verandering, dan ‘maak je meters’.

Is iets een situatie of juist een verandering?

De bovenstaande discussie lijkt weer enige ondergrond te bieden: kijkend
naar een netwerk van perspectief zien we situaties en veranderingen als dui-
delijk te onderscheiden van elkaar. Het netwerk als geheel is dan met recht
een tijd-ruimte.

Maar zo eenvoudig ligt het niet. Of iets een situatie of een verandering is,
hangt immers ook af van de vraag of we het zien als een vlek in een netwerk
van perspectief waar we blijven hangen of als onderdeel van een traject van
perspectieven. Om de metafoor te blijven gebruiken: Parijs kan zowel verblijf-
plaats zijn, omdat ik er in woon, als plaats van doorreis op een langere route.
Nog een paar intuitieve voorbeelden die de rammelende objectieve grondslag
van situatie en verandering verder illustreren: stel dat je een mooie fiets bezit:
hij staat op de stoep (situatie); hij valt (activiteit); hij ligt op de grond (situatie).
Maar wat als je een ontwerper bent van een innovatieve, sterk verbeterde fiet-
senstandaard? Dat de fiets omvaltis dan opeens de uitgangssituatie; montage
van jouw standaard (activiteit) leidt ertoe dat dit niet meer gebeurt, want de
fiets blijft geparkeerd staan (resulterende situatie). En wat als je fiets een sei-
zoen aan zee geparkeerd staat, in de zilte wind? Hij roest langzaam weg, een
activiteit.

123



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

124

Neem een balpen, ik heb hem hier voor mij in mijn hand. Een stukje plastic
met een vulling erin. Ik kan hem meenemen als ik straks wegga en als ik aan
heteinde van de dag terugkom heb ik hem nog. De pen is een bestendig stukje
materie (een situatie zogezegd). Als ik ermee schrijf vandaag wordt het al een
ander verhaal. De pen was aan het begin van de dag vol en aan het eind van
de dag een stukje leger. De pen blijkt opeens geen situatie meer, maar aan
langzame verandering onderhevig. We bekijken dezelfde pen door een elek-
tronenmicroscoop. Wat eerst een bestendig stukje materie was en later een
langzame verandering, verandert nu zelfs in een woest en dynamisch geheel.
Wat hier in objectieve termen ‘mis’ gaat, het omklappen van situatie in ver-
andering, is dat we de beschouwer buiten beeld laten — dat spoort overigens
ook met de definitie van objectief: een beschouwer die steeds anders kijkt is
bij uitstek subjectief. Objectief is van buiten, subjectief van binnen. Je kunt
niet zeggen of iets een situatie of een verandering betreft, als je de gerichtheid
van het ervarende bewustzijn, dat wil zeggen: de intentie van de beschouwer
niet kent.

Neem de maatschappij zoals deze zich in hetjaar 2008 manifesteert, een brok
verandering en dynamiek zou je zeggen. Maar vanuit de wens een transitie
door te maken naar een duurzame samenleving is het slechts een situatie.
Stel je voor dat je bij een open raam zit. Het tocht flink, onmiskenbaar een
dynamisch proces want de koude luchtmoleculen suizen door de kier en langs je
nek. Je voelt een koud en stijf gevoel in je nek opkomen. Je onderkent de tocht,
zojuist nog een proces, nu als een ongewenste situatie, staat op, draait je om,
doet het raam dicht en gaat weer zitten. Wat zojuist ‘objectief’ nog een proces
was, blijkt intentioneel een situatie te zijn. Als je collega het raam juist open
had gezet, is overigens ook de verbetering in het geding (hij zal niet zonder
meer vinden dat de situatie verbeterd is). Tocht is moleculair gezien een pro-
ces, voor iemand die bezorgd is een stijve nek te krijgen een ongewenste situ-
atie en voor de collega die het raam vlak van tevoren opende voor frisse lucht
een gewenste situatie.

De wereld wordt ervaren als een netwerk van perspectief en afhankelijk van
hoe je daarin beweegt spelen situaties en veranderingen haasje-over. De ultie-
me consequentie is dat situaties en veranderingen niet los van elkaar kunnen
bestaan. Zie daarom de definitie van perspectief. Ze bestaan zelfs uit elkaar
(dit laatste werk ik hieronder uit). Het bewustzijn maakt het onderscheid.
Intentionaliteit, situaties en verandering spelen in een bewustzijn een boei-
end samenspel.



Filosofische noties in perspectief

Situaties bestaan mede uit veranderingen

Het laatste punt inzake het onderscheid tussen situaties en veranderingen
betreft hun interne samengesteldheid. Al verschillende keren is aangestipt
dat de notie van perspectief recursief is. Recursiviteit impliceert dat iets
bestaat uit bouwstenen die van een vergelijkbare aard zijn als dit ‘iets’. Een
sprekend voorbeeld is het speelgoed LEGO: uit bouwstenen maak je grotere
bouwstenen, die je weer aaneen kunt bouwen tot een nog grotere bouwsteen.
Omgekeerd kun je grote bouwstenen uit elkaar halen.

Ook perspectief is dus recursief. Een perspectief bestaat uit een uitgangssi-
tuatie, een verandering en een resulterende situatie. Maar een situatie kan
op zijn beurt weer nader uiteengerafeld worden tot een uitgangssituatie, een
verandering en een resulterende situatie. En een verandering kan uiteengera-
feld worden tot een verandering, een tussensituatie en nog een verandering.
En evenzo kun je perspectief samenstellen tot een samengesteld perspectief.
Neem bijvoorbeeld een balpen, op te vatten als een situatie. Maar als je ermee
schrijft is de uitgangssituatie een volle balpen en de resulterende situatie een
lege balpen; het tussenliggende proces (activiteit) is dan het schrijven. Dat
schrijfproces kun je uiteenrafelen in vele schrijfprocessen, met een steeds iets
legere pen als begin- en eindsituatie.

Twee keer op dezelfde plek>

Je kunt niet twee keer in dezelfde rivier stappen,
want andere wateren komen er voortdurend bij.
Heraclitus

Je kunt je niet twee keer op dezelfde plaats bevinden®. Maar in het echt kan dat
toch wel, twee keer op dezelfde plek, zult u misschien betogen? Welnu, in het
echt kan dat ook niet. Zelfs de piramiden gaan langzaamaan ten onder aan
erosie. Wat wel kan, is dat voor specifieke intenties situaties of activiteiten
hetzelfde blijven. Bijvoorbeeld de ijssalon naast de viswinkel blijft hetzelfde
voor het kopen van ijsjes. Dat is interessant: een specifieke intentie is een
beperking in termen van perspectief. Je knipt als het ware een plukje perspec-
tief los van het integrale netwerk van perspectief. Zo zijn ook alle mannen

86 Je kunt je overigens ook niet twee keer op een andere plek in het perspectievennetwerk
bevinden. Op iedere plek in het perspectievennetwerk ben je één keer, dus twee keer
anders betekent niets.

125



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

126

hetzelfde of alle olifanten of alle M4 moertjes. We raken hier de kern van de
generalisatie. Maar tegelijk weet je ook: iedere man of vrouw heeft ook zijn
eigen karakteristieken, net zoals iedere olifant en soms kom je een M4 moer-
tje tegen met een kapotte schroefdraad.

Waar het op neerkomt is dit: alles is hetzelfde en alles is ook anders: de ultie-
me paradox. Alles is hetzelfde, want alles is perspectief. Maar alles is ook
anders, want ieder perspectief’is ook uniek.

Hé, maar stelde ik net niet dat je verschillende keren ijs kunt kopen in de
ijssalon? Dat klopt, vanuit deze inperking doe je twee keer hetzelfde. Maar
plaats het kopen van ijs in je totale netwerk van ervaren perspectief, gebruik
de groothoeklens en je doet niet meer twee keer hetzelfde. De plek in je totale
netwerk van perspectief is immers anders. Breiden we het perspectieven-
netwerk uit, dan blijkt vroeg of laat dat er ook sprake is van anders zijn, van
verandering. Dat blijkt er al uit dat je weet dat het de tweede keer is dat je op
dezelfde plek bent. En dat zie je pas met een groothoeklens.

Tijd en ruimte, materie en geest, situatie en verandering

Keren we terug naar als fundamenteel vooronderstelde dualiteiten: tijd en
ruimte; het mentale en het materiéle, (mind en body of mind en matter); situatie
en verandering. Er bestaan grote parallellen tussen de gemaakte onderschei-
den. Ze zijn allen gefundeerd op de notie van perspectief.

Bij tijd veranderen de situaties waar de processen hetzelfde blijven. Bij ruimte
veranderen de processen waar de situaties hetzelfde blijven. (Denk aan de
stoel met daarachter aan de muur het schilderij).

Bij materie kan het materiéle perspectief althans in principe collectief ervaren
worden (Miller: materie is de mogelijkheid van permanente gewaarwording; ik
voeg daar collectief aan toe). Bij geest kan het mentale perspectief slechts parti-
culier ervaren worden.

Situaties worden gekenschetst door het gegeven dat er vele processen aan han-
gen (ruimtelijk en tijdelijk). Processen kenmerken zich juist doordat ze van één
situatie tot een andere leiden.

Allerlei fascinerende hybride gevallen doen zich voor. Als ik nadenk over
materiéle tijdelijke processen, zoals het door een ruit vliegen van een steen,
dan kan ik de causale keten terugdenken: die steen moet door iemand op
ongeveer die plek daar geworpen zijn! Fysiek iets ‘terug ervaren’ kan ik niet.
Dan stuit ik op het raadselachtige fenomeen van de mens, die materieel tijde-



Filosofische noties in perspectief

lijk kan ervaren (causaliteit wordt ervaren in het materiéle domein) en men-
taal ruimtelijk kan redeneren (bijvoorbeeld abductief?).

Ervaren vooronderstelt intentionaliteit, gerichtheid

Op zijn scherpst gezegd komt het bovenstaande op het volgende neer: zonder
intentionaliteit (gerichtheid op bepaalde perspectieven) kun je geen situaties
of veranderingen, geen tijd of ruimte, niet mentaal of materieel ervaren. En
het ervaren van veranderingen en situaties, tijd en ruimte, lichaam en geest
vooronderstelt altijd een bepaalde intentionaliteit. Het eerdere voorbeeld van
de ornitholoog en de houthakker in het bos was niets anders dan een voor-
beeld van een dergelijke gerichtheid.

De objectieve en subjectieve beschouwer

‘Objectief ervaren’ vooronderstelt impliciet dus een gerichtheid, een intenti-
onaliteit en is hierdoor feitelijk subjectief. Waarachtige objectiviteit, de afwe-
zigheid van gerichtheid, kan wellicht bestaan, maar bewust ervaren doen we
het niet.

Maar staat dat dan niet haaks op onze breed gedeelde ervaring dat sommige
zaken ook gewoon ‘zo’ of ‘er’ of ‘waar’ zijn? We kunnen helemaal niet zonder!
Ons hele beeld van de gedeelde wereld is hierop gebaseerd. En onze recht-
spraak is voor een belangrijk deel gebaseerd op het gegeven dat mensen zelf
verantwoordelijk zijn voor hun daden, ze moeten daar rekenschap van afleg-
gen. Ook hier is intentie een sterk medebepalende factor voor een strafmaat.
Hier speelt echter een andere notie van objectiviteit. Als de gerichtheid van
alle mensen hetzelfde is, ervaren we hetzelfde. Als de gerichtheid van een
groep mensen hetzelfde is, ervaren ze hetzelfde. We vinden hier het wereld-
spectrum terug, dat we inmiddels herkennen als min of meer gedeelde net-
werken van perspectieven.

87  Abductie: Als A leidt tot B, en B wordt waargenomen, dan kan afgeleid worden dat A voor-
afgaand opgetreden is (zie het voorbeeld van de geworpen steen hierboven). Abductie is
niet full proof, want meer situaties dan A kunnen immers geleid hebben tot B (het raam kan
kapot gaan door een aanvliegende vogel).

127



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

128

In een antropocentrische definitie is objectief wat er gewoon voor iedereen
is%+39 in de gedeelde wereld. Subjectief is dan wat er niet voor iedereen is, en
dat daarom bij een deel van ons hoort en bij een ander deel niet. Dit spoort
in zekere zin met het onderscheid tussen mentaal en materieel, meningen en
feiten. Maar niet helemaal: kangoeroes waren objectief voor de aboriginals
en verzinsels, wellicht geruchten voor de westerse mens, tot diens grootscha-
lige bezoek aan Australié.

Maar in een perspectivische definitie is een dergelijke antropocentrische notie
van objectiviteit en subjectiviteit niet oorspronkelijk. Je kunt niet ervaren zon-
der gerichtheid en gerichtheid is een vorm van subjectiviteit. Wat wel kan, is
datje bepaaldevormen van gerichtheid deelt metvele andere ‘bewustzijnen’. En
juistdaar, in de intersubjectiviteit, ontstaat de ervaringsnotie van een gedeelde
wereld. En ook de notie van een mentale wereld, want die vormt de rest. Beide
vinden hun wortel achter de beide einders van het wereldspectrum.

Beschouwen

Soms ben je een stukje van de wereld aan het beschouwen. Als je dat beschou-
wen iets meer uitdiept wordt het zelfs analyseren. En soms zijn we interactief
onderdeel van een stukje van de wereld, bijvoorbeeld als je een voetbalwed-
strijd speelt; althans, dat ervaart dan een toeschouwer. ‘Beschouwen’ sugge-
reert datje iets kunt ervaren, zonder dat je invloed uitoefent op wat je ervaart.
Je staat buiten wat je beschouwt. De gehele klassieke wetenschap is hierop
gebaseerd.

Ik heb hierboven al uiteengezet dat die onafhankelijkheid van beschouwer
en beschouwde merkwaardig is vanuit het perspectiefbegrip. Je construeert
immers zelf wat je beschouwt, het is een perspectievenwolk. Het is echter
onmiskenbaar zo, dat als ik stilletjes vanachter een boom naar een voetbal-
wedstrijd kijk, ik het verloop van deze wedstrijd niet beinvloed. Dat doe ik als
lid van een luidruchtige supportersschare wel en als speler zelfs direct; ten
minste als ik mijn dag heb.

88  Zie ook Rorty, Science or Solidarity.

89 In een lossere definitie vatten we hier ook onder wat we in principe zouden kunnen erva-
ren (hier is de natuurwetenschap — en in principe iedere wetenschap — op gebaseerd: op
reproduceerbare en traceerbare wijzen van ervaren. Ik controleer de wetV=1.R (spanning
is gelijk aan stroom maal weerstand) immers niet iedere keer voordat ik er gebruik van
maak.



Filosofische noties in perspectief

De ervaring ‘beschouwen’ kan sociaal gedefinieerd worden als iets ervaren
dat ook door anderen ervaren zou kunnen worden, zonder dat dit voor de
ervaringen van die anderen merkbare consequenties heeft. Een solipsistische
definitie (slechts jij bent aanwezig in een kamer) definieert beschouwen als
iets ervaren op een dergelijke wijze dat het je volgende mogelijke ervaringen
van het beschouwde niet beinvloedt. Kijk naar een appel en je kunt er nog
steeds alles mee als voorheen. Bijt in een appel en die hap kun je niet nog eens
nemen.

Bij hetaanbieden van een appel met een hap eruit aan een ander is zowel soci-
aal als solipsistisch geen sprake meer van beschouwen. Perspectivisch maakt
het overigens niet uit of de ervaringen voor jezelf op een later moment of door
een ander op een later moment veranderen. De essentie van beschouwen is,
dat een latere ervaring niet door een eerdere wordt beinvloed, onafhankelijk
van de vraag wie de beschouwer is®°.

Objectief en subjectief

Twee dominante vormen van beschouwen geven al sinds mensenheugenis
aanleiding tot heftige discussies. Dat zijn objectief en subjectief beschouwen.
De wetenschap legt wijze van beschouwen en — in geval van natuurweten-
schappen — onderwerp van beschouwen zoveel als mogelijk vast, het liefst
in een gethermostatiseerd waterbadje. Het maakt dan niet meer uit wie er
beschouwt, zo is de gedachte, de ervaringen zijn hetzelfde. (Dat er vaak vele
jaren van training aan vooraf gaan, om die eendere observaties te kunnen
doen, wordt voor het gemak maar vergeten).

Maar kijk naar een jonge crimineel en mensen zien iets heel anders. De
zwaarte van de misdaad, daar kunnen we het soms nog wel over eens worden.
Maar of de voorgeschiedenis van de crimineel bij het bepalen van de straf-
maat ook mee moet spelen en of en hoe er dan correctieve sancties moeten
worden opgelegd, dat is weer een heel ander verhaal. Vanuit de definitie van
dingen (entiteiten®’) als plukjes perspectief kunnen we dit nu scherp duiden.

go Feitelijk wordt hier in deze zin de essentie van tijdelijkheid perspectivisch gefundeerd. Een
ervaring is, intuitief gesproken, tijdelijk als hij door eerdere en latere ervaringen verandert.
De ultieme perspectivische consequentie hiervan is dat een perspectief tijdelijk is als het
uit eerdere perspectieven voortkomt en weer verdwijnt. Zolang de verlopende perspectie-
ven er geen invloed op hebben, is het ruimtelijk. Niets is dus puur tijdelijk of puur ruimte-
lijk, want alles komt voort uit iets anders en is voor zolang als het duurt inert.

o1 lkgebruik het begrip ‘entiteit’ hiervoor een (mentaal, fysiek, sociaal, wat dan ook) ding dat
we kunnen ervaren in de vorm van een wolkje perspectief.

129



130

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Voor de een is de crimineel slechts iemand die gestraft moet worden of aan
de maatschappij onttrokken (ziet u het plukje perspectief voor u?). Voor de
ander is ook zijn voorgeschiedenis onderdeel van dit plukje perspectief en zijn
resocialisering. Dat zien we weliswaar allemaal niet sensorisch, maar maakt
wel mede onze beschouwing uit.

Netals bij de ijssalon kun je een entiteit terugbrengen tot een pluk perspectief
die we delen, tot iets waar we het over eens zijn. Dat is er dan ook nog als je
er zelf niet meer bent. Dat noemen we dan objectief. De wortel van het begrip
‘reductionisme’ ligt hier bloot in termen van perspectief: wat je reduceert is
perspectief. In termen van de filosofie van de praktijk: reductionisme werkt
vaak goed bij delen van het netwerk die we delen (een cirkelredenering is dan
het resultaat!).

We kunnen een entiteit ook laten uitdijen tot op het punt waar geen twee
mensen het meer delen. Het meest verstrekkende en tot de verbeelding spre-
kende voorbeeld is hier wellicht een heel mensenleven in al zijn finesses (ieder
mensenleven is een geheel eigen netwerk van perspectief, een in zijn geheel
unieke ervaring).

Objectief en subjectief hebben in hun wortel niet zozeer te maken met ‘eigen
aan de beschouwer’ (subjectief; intern; mentaal) en ‘eigen aan het beschouw-
de’ (objectief; extern; materieel), want deze twee noties bestaan niet funda-
menteel; ze zijn niet oorspronkelijk in termen van de filosofie van de praktijk.
Objectief'is: we delen deze ervaringen en wie we er ook bij halen, zij zullen ze
naar verwachting ook delen. En subjectief is: we verschillen van mening over
deze ervaringen (en als we er meer mensen bij halen verwachten we niet dat
dit veel beter wordt).

Zouden we oneindig veel perspectieven kunnen ervaren, dan zouden — the-
oretisch gesproken — perspectievennetwerken meer en meer op elkaar kun-
nen gaan lijken en werd de wereld meer en meer objectief>. We zouden de
gedachten van elkaar kunnen kennen. Het leven zou zijn pluriformiteit — het
pluriforme handelen volgens Arendt®3 — verliezen. Het spreekwoord luidt niet
voor niets ‘alles weten is alles vergeven’.

Maar zoveel ervaren we niet, sterker nog: oneindige ervaring is een concept
dat de filosofie van de praktijk in zijn grondslagen helemaal niet kent. We

92 Uit de aanname dat er een Ding an sich is volgt dat dit ten principale voor ieder bewustzijn
ervaarbaar is. Neem je dit niet als filosofische grondslag aan, dan gaat deze redenering
niet op.

93 Hannah Arendt, Vita Activa.



Filosofische noties in perspectief

worden immers geboren en we gaan weer dood. Het zou — in meer gangbare
termen — oneindige tijd en ruimte vereisen, oneindige energie. Onmisken-
baar is het echter zo dat we delen van ons perspectievennetwerk delen; en dat
zijn flinke stukken! En zie daar de gedeelde wereld.

En omgekeerd: hoe minder perspectieven we ervaren (afgezet tegen een
oneindig potentieel aan ervaringen), des te groter is de kans dat de zich ont-
wikkelende netwerken van elkaar afwijken. Ze kunnen zelfs solipsistisch
langs elkaar heen reiken in de wereld buiten onze ervaring. De wereld is dan
volledig subjectief, de notie van een gedeelde wereld verdwijnt zelfs helemaal
van het toneel. We hebben dan slechts persoonlijke ervaringen.

Maar zo weinig ervaren we niet. We ervaren als mensen vele particuliere per-
spectieven en daar ontstaat onze eigenheid, onze pluriformiteit. En we erva-
ren als mens ook ruimschoots overlappende ervaringen, de gedeelde wereld
ontstaat als vanzelf op het stramien van het zich ontwikkelende perspectief.
Met als resultaat ons mensen in de gedeelde wereld, de maatschappij.
Maatschappelijk gezien is vooral de situatie interessant waarin mensen een
groot aandeel vergelijkbare ervaringen opdoen. Dan gaan hun netwerken van
perspectiefop elkaar lijken (in spreektaal: ze delen ervaringen). En zo ontstaat
de notievan een sociale groep, met een collectief groepsbewustzijn. In extremo
doet het zich voor bij brainwashing. Daarbij speelt een ethisch probleem: kie-
zen de betrokkenen er zelfvoor? Zijn ze iberhaupt in staat te kiezen? In sterke
mate gebeurt het ook bij disciplinevorming in een wetenschappelijke oplei-
ding, die sterk leunt op geobjectiveerde wijzen van waarnemingen en labora-
toriumomstandigheden. In mildere en slechts zwak georganiseerde vormen
verklaart het de vorming van culturele groepen en disciplines. We zien hier op
nieuwe fundamenten het wereldspectrum terug®+.

Focussen

Je kunt je ergens op focussen, als je nadenkt. Je ergens op kunnen concentre-
ren met rondkijken ervaren we als heel normaal. De interpretatie van dingen

94 Verschillende interpretaties zijn mogelijk. Ik noem er hier al 2. [1]. Universeel bewust-
zijn ervaart Das Ding an sich in de vorm van perspectief. Sommige perspectieven worden
door het gehele bewustzijn ervaren, en anderen slechts door één. Zo ontstaat het wereld-
spectrum uit de noties Universeel bewustzijn, Ervaren, Perspectief en Das Ding an sich.

[2]. Individuele bewustzijnen ervaren Das Ding an sich in de vorm van perspectief. Sommige
perspectieven worden door alle individuele bewustzijnen ervaren. Zo ontstaat het wereld-
spectrum uit de noties Individuele bewustzijnen, Ervaren, Perspectief en Das Ding an sich.

131



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

132

en concepten als netwerken van perspectief maakt duidelijk dat concentreren
met denken en concentreren met kijken eenzelfde onderliggend mechanis-
me kennen. We concentreren ons in zekere zin op een specifieke deelwolk
van perspectieven, wellicht snoeien we die wolk nog wat bij — zoals het voor
het vangen van een sinaasappel niet nodig is te kijken waar het kroontje zich
bevindt — of verbreden we de focus weer een beetje%.

Dat concentreren is nooit absoluut: altijd ervaren we waar we ons op concen-
treren scherp en dingen eromheen steeds vager. Ons bewustzijn hanteert als
het ware een zoomlens: we kunnen ons concentreren op een bibliotheek, een
boek, een bladzijde, een zin, een woord. Dit geldt voor denken, kijken, ruiken,
horen en voelen: ik kan me bijvoorbeeld concentreren op geluid (als ik in een
luide kroeg met iemand praat), net zoals ik me kan concentreren in gedach-
ten of met kijken of met voelen of met proeven. En mijn kleren, als ik ze vaak
draag voel ik ze niet meer, het is als onbewust autorijden op de snelweg, ik
focus er zo weinig op, dat het er uiteindelijk niet meer is.

Het is allemaal focus in een perspectievenruimte®, speciale aandacht in een
breder netwerk van perspectief. We zijn ons van de perspectieven die direct
aan de focuswolk hangen al een beetje minder scherp bewust en zo neemt het
steeds verder af. Hoe ik ook focus, het mechanisme is steeds gelijk. Ik beperk
me in een wolk van perspectieven tot een deelgebied.

Kijken, zien en weten

Iets waarnemen doe je in de ‘echte’ wereld. Via sensorische waarneming word
je je van deze echte wereld bewust. Fysieke%” processen leiden zo tot mentale
processen. Althans, zo wil de gangbare theorie. Is dit dit wel ‘echt’ en ‘funda-
menteel’ zo? De notie van een ‘echte’ fysieke buitenwereld, die je via een sen-
sorische tussenstap gaat kennen in een mentaal domein, het is een projectie.
Maar het is toch eenvoudig empirisch bewijsbaar dat je bijvoorbeeld je ogen
nodig hebt om te zien? Als je de straat oversteekt kijk je goed uit. Doe dat
maar eens met je ogen dicht! Dat is toch een keihard bewijs van het gegeven
dater een echte wereld is, die je sensorisch waarneemt en datje pas dan erover
kan denken? Die auto die je niet zag en die je aanrijdt, ook die is echt. Toch

95 Voor een typologie van abstactie- en specificatiemechanismen, zie mijn proefschrift.

96 Die perspectievenruimte ontstaat naarmate je meer perspectieven hebt ervaren, net zoals
fysieke ruimtelijkheid ontstaat naarmate je meer fysieke perspectieven hebt ervaren.

97 Fysische, biologische, biochemische, biofysische, ... processen.



Filosofische noties in perspectief

denk ik dat deze redenering, hoewel hij als praktische werkhypothese in het
dagelijkse leven prima werkt, in al zijn filosofische fundamenten kraakt. Laat
ik proberen uit te leggen waarom. Ik roep eerst in herinnering dat het enorm
lastig is de ontwikkeling van perspectievennetwerken (van de wijze waarop
het leven ervaren wordt) te schetsen, omdat je dat onherroepelijk moet doen
met je huidige identiteit. Het blijven reconstructies, die plaatsvinden vanuit
het hier en nu. Je kunt de lagen er niet bewust afpellen en ‘vers’ terug kijken
vanuit het standpunt van toen. Onherroepelijk gebruik je, al terugkijkend,
noties (plukjes perspectief) waarover je toen nog niet beschikte. Toch ga ik
opnieuw dit hachelijke proces in, want het cruciale punt is evengoed duidelijk
te maken. De essentie is dat deze projectie weliswaar een resultaat is van onze
verhouding met de wereld, maar niets van doen heeft met hoe wij ons fun-
damenteel verhouden tot de wereld. De redenering, het ‘keiharde empirische
bewijs’ hierboven, is slechts een overspanning®® van de gedeelde perspectie-
venwolk, de algemene cultuur van mensen die zien. Dat is een hele dominante
cultuur, want het betreft verreweg de meeste mensen. Ik merkte reeds eerder
op datje je eigen cultuur vooral ziet in confrontatie met andere culturen?.
Als doorsnee mens met het vermogen om dingen te zien (zeggen we vanuit
het hier en nu) vorm je je al opgroeiend een beeld van de wereld, waarin ‘zien’,
‘visueel waarnemen’ een onherroepelijk en dominant gegeven is. Je huidige
wereldbeeld wordt gevormd door een grote wolk van perspectief (uitgangs-
situatie, activiteit en resulterende situatie), waarin ‘kijken’ (als activiteit) en
visuele indrukken (als uitgangs- en resulterende situaties) vaak voorkomen.
Het puntis dit. Je ervaart als ziende mens helemaal geen fasen als eerst het sen-
sorisch zien en daarna pas het begripsmatig zien van bijvoorbeeld een land-
schap of een naderende fiets! Nee, het landschap en de naderende fiets tonen
zich gewoon en direct aan je (als plukken perspectief). Heidegger noemde
ook een heel specifiek voorbeeld van dit fenomeen. Hij merkte op dat je geen
separate letters hoort als je luistert naar een stem (dat kan alleen iemand die
daarop getraind is). Ik herformuleer dit als volgt: je kunt niet anders dan erva-
ren in termen van betekenissen, in termen van perspectief, geplaatst in een
breder netwerk.

Wellicht heb je ooit wel twee fasen onderscheiden, een sensorische en een
begripsmatige. Dat lijkt me overigens een rare gedachte, maar het zou best

98 Zie ook de introductie van dit boek.
99 Je wordt wellicht beschouwd als een stevige ketter, als je ertegenin gaat, stel ik hier met
enige aarzeling vast.

133



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

134

kunnen, uitsluiten kan ik het althans niet. Het is in wezen niet anders dan
leren autorijden of leren lezen. De elementaire stappen waaruit dit bestaat
— starten, sturen, schakelen, spiegels kijken — ben je je nog bewust als je dat
netaan het leren bent. Maar al gauw automatiseer je meer en meer. Je kunt het
beter maar weet het steeds slechter, tot op het moment dat je het uitstekend
kunt, maar niet meer weet hoe. Wellicht is dit met ‘zien’ ook zo gegaan: je
kunt zien; maar weten hoe je ziet, dat is verdwenen en of er ooit een ‘sensori-
sche’ stap in zat is voor ons onbekend.

En dan doe je, als ziende volwassene, je ogen dicht en je loopt de straat op.
Je handhaaft dit twee maanden. Mis je nu je visueel-sensorische faciliteiten?
Dat is een mogelijke projectie, die overigens voor een oogchirurg uitstekend
op zijn plaats is. Maar ik denk dat de volgende interpretatie veel meer op zijn
plaats is als generieke verklaring. Je voelt je erg onzeker, omdat je een deel van
je ‘reguliere’ perspectievenwolk in zo’n situatie nu missen moet. Je beschikt,
als ziende, over vele perspectieven die je vertellen wat te doen bij het zien
naderen van een auto. Maar die werken opeens niet meer, die zijn niet meer
van toepassing! Je voelt je dus ontwricht, losgesneden van de wereld waar-
in je voorheen was™®. Tegelijkertijd bouw je allemaal nieuwe perspectieven
op. Tactiele en auditieve ervaringen worden veel belangrijker. Je bent nu dus
plotseling heel anders gekoppeld met je omgeving dan dat je gewend bent. Je
ervaring van jezelf-in-de-wereld gebeurt nu via een sterk veranderd perspec-
tievennetwerk. Kortom: je bent gehandicapt... en wordtlangzaam maar zeker
lid van een andere cultuur.

Op het moment dat je plotseling je gezichtsvermogen verliest, beschik je nog
steeds over al de perspectieven die je daarjuist ook nog had. Je weet ook nog
hoe je genootvan het zien van de Alpen en hoe je het gezichtvan je levenspart-
ner lezen kon. Je kunt er nog steeds mee denken (je mentale visuele indruk-
ken zijn niet weg). Je ervaart alleen geen nieuwe meer ‘in het echt’, dat wil
zeggen, je ervaart niet meer wat andere mensen (zienden en vroeger ook jij-
zelf) ‘zien’ noemen. En dus stoppen je ervaringen op dit vlak, ook al heb je er
nog begrip van. De zich ook nog steeds voor jou ontwikkelende stroom van
recursief perspectief verandert. Als zodanig wordt jouw particuliere wereld
anders. Anders ook dan de particuliere wereld van vrijwel al die andere men-
sen om je heen, de ‘echte’ wereld, althans de ‘echte’ wereld van de zieners.

100 Eris hier sprake van een zekere analogie met het verliezen van iemand die je liefis, of, een
veel kleinschaliger voorbeeld, het wisselen van baan.



Filosofische noties in perspectief

Maar stel je nu eens een wereld voor waarin alle mensen blind zouden zijn,
vanaf hun geboorte. Ze komen ‘ter wereld’. En ze ontwikkelen allemaal hun
eigen, bonte, recursieve, complexe, samengestelde perspectief; het perspec-
tief dat hun identiteit vormt. Wordt het gezichtsvermogen nu gemist? Welnee.
De nieuwe ‘echte’ wereld, de wereld die al die blinden delen omvat de visuele
dimensie helemaal niet. Men komt ‘ter wereld’ in een blindenwereld. Het con-
cept ‘visueel waarnemen’, het gezichtsvermogen, het bestaat domweg niet.
Het begrip ‘zien’ bestaat helemaal niet.

Ik vat het argument samen. Het is als ziende mensen — of als blinden in een
wereld van overwegend zienden — alleszins legitiem en zinvol het concept
‘gezichtsvermogen’, met als onderdeel hiervan het concept ‘sensorische per-
ceptie’ en gerelateerd hieraan een complexe wolk van ander perspectief, te
onderscheiden. Maar een (ontisch) echte wereld, die visueel bestaat en die er
ook zonder ons ervarende mensen uitziet zoals wij hem ervaren, die is er niet.
Sensorische perceptie of het nu het gezicht, de smaak, het gehoor, de tast-
zin of de reuk betreft, is geen filosofisch fundamenteel venster op een echte
objectieve wereld. Nee, het is een netwerk van perspectief, een netwerk dat
ontwikkeld is en dat het mogelijk maakt als actor om te gaan met wat wij als
onze omgeving ervaren en rust op een onbegrepen wereld buiten onze erva-
ring (vgl. Kants Ding an sich).

Het modelbegrip

Het laatste filosofische thema dat ik in perspectief plaats is het modelbe-
grip™. Dit begrip heb ik bewust tot het laatst bewaard. Ik zal het namelijk
verderop gebruiken om door te dringen tot de kern van zelfbewustzijn en
omgevingsbewustzijn, de kern van het dualistische mind-matter wereldbeeld
dat zoveel mensen voor fundamenteel en waar houden.

101 Zie ook Henk Diepenmaat, Trinity, Model-based support for multi-actor problem solving, 1997,
hoofdstuk 4 en feitelijk het hele proefschrift voor een verhandeling over modellen (beschik-
baarvia het internet op url http://dare.uva.nl/en/record/24151).

135



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Definities

Een eerste en in allerlei varianten voorkomende definitie van het empirisch™:
opgevatte begrip ‘model’ is: Een model is een abstracte representatie van een afgeba-
kend deel van de werkelijkheid.

Neem een kleermakerspop. Hij beeldt een lichaam in een bepaalde maat af.
Voor heel rijke mensen zelfs een uniek lichaam (die hebben een pop met hun
eigen precieze maten). Allerlei details, de kleur haar en de textuur van de
huid, gaan verloren, maar de essentie, de maatvoering, blijft exact in stand.
Of neem een mathematisch model van de stromingen van de wereldzeeén.
Allerlei details van die zeeén gaan verloren, maar de essentie (de stromingen)
wordt inzichtelijk gemaakt. Modelleren is het maken van die abstracte afbeel-
ding, het model (de paspop of de formules van de stromingen).

Ze lijken heel plausibel, de genoemde definities. Maar dat zijn ze bij nadere
beschouwing niet. Om dat te illustreren ga ik nader in op de relatie tussen
model en referent, en de begrippen abstractie en representatie.

Modelrelaties

Modellen zijn handig. Als je een paspop gebruikt hoefje de klant in kwestie
niet lastig te vallen met speldenprikken en het gebruik van diens tijd. Als je het
zeestromingenmodel hebt hoefje niet overal te meten. Je kunt simulaties uit-
voeren, metje model werken en op deze wijze veel van je referent leren, zonder
deze direct te gebruiken™3. Een model is immers een representatie van de wer-
kelijkheid. Een model verhoudt zich tot een werkelijkheid; de referent van het
model. Er is hiermee sprake van een drieluik: een model (afbeelding, repre-
sentatie), een referent (onderwerp) en hun verhouding (de modelrelatie).

Model
Modelrelatie

Referent

102 Ik beperk me hier tot modellen van niet-formele aard. Empirisch is hier feitelijk geen goed
woord voor, want het betreft zowel modellen van materiéle zaken als kennismodellen.
Logische modellen, die symbolische herschrijvingen betreffen, laat ik nog even buiten
beschouwing, maar ik vermoed dat de redenering hier ook niet anders zal zijn.

103 Er zijn vele functies die modellen zo invullen (zie mijn proefschrift voor een integrale
beschouwing over modelleren en bladzijde 44 voor een overzicht van generale functies van
modellen).



Filosofische noties in perspectief

Wat is de aard van de relatie tussen model en referent™? De modelrelatie
heeft ermee van doen dat het model het gemodelleerde aspect (aspecten) van
de werkelijkheid goed nadoet, weerspiegelt. Wat betreft die aspecten zijn het
model en de referent, althans binnen zekere tolerantiegrenzen, hetzelfde.
Dat wordt getoetst door middel van validatie. We controleren of de jurk past
en de zeestromingen goed worden gesimuleerd.

In het dagelijkse spraakgebruik benadrukken we slechts het model uit het
drieluik en modelleren als het construeren van dit model. De bovenstaande
discussie laat zien dat het daar helemaal niet om gaat bij modelleren. Het gaat
om model én referent en vooral ook om de correspondentie, de modelrelatie
daartussen. De overeenkomst tussen model en referent is de reden van hun rela-
tie, hun gezamenlijke bestaan.

De term correspondentie is al gevallen in het hoofdstuk Geef mij een plek. Die
correspondentie werd daar vastgesteld door een bewustzijn. En dat is hier
nietanders. Een model wordt gemaakt door een intentionele mens (of groep).
Maar het drieluik wordt maar mondjesmaat benoemd en die mens komt in
bovenstaande eerste definities helemaal niet voor.™s

Abstractie

Een model is een abstractie van een stukje werkelijkheid, zo zegt de definitie.
En abstractie helpt dat stukje werkelijkheid beter te begrijpen, te gebruiken
en hanteerbaar te maken. Een model is er immers ‘om te’: om te passen, om
te simuleren, om te verkennen, om te doorgronden, kortom: om te gebruiken.
Zowel modellen als referenten kunnen daarbij allerlei vormen aannemen
(mentaal, materieel, syntactisch/symbolisch, noem maar op). En de aard van
de referent zegt maar weinig over de aard van het model. Je kunt bijvoorbeeld
materiéle modellen van mentale dingen maken, zoals een abstract beeldhou-
wer doet en andersom.

Abstractie is een erg onbegrepen aspect van het modelbegrip. Abstractie is
weglaten, er vanaf halen. Je laat dingen weg van je referent. De kernvraag die
hier voor ons ligt is deze: wat haalt een model dan waarvan af? Als een model
stukken afhaalt van een referent, dan zou — voor de naieve beschouwer — een
model althans deels van hetzelfde ‘materiaal’ moeten zijn als de referent.
Maar in deze zin is een paspop geen abstractie van een mens. Een paspop
is van hout of kunststof, maar er zit geen hout of kunststof in een lichaam.

104 Referent: datgene waarnaar een model verwijst, dat het model modelleert.
105 Zie ook mijn bedenkingen bij de meaning triangle.

137



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

En een mathematisch model is geen abstractie van de wereldzeeén. In die
wereldzeeén komt immers geen mathematische formule voor.

In een al iets meer geraffineerde opvatting wordt abstractie daarom opgevat
als het hanteren van grovere mazen: je laat detail weg, je concentreert je op
de hoofdlijnen. Je kijkt als het ware door je oogharen heen. Dat is al beter op
te vatten als iets weglaten, namelijk detail. Je houdt dan de grote lijnen over.
Detail weg, grote lijnen scherp naar voren. Hoe dan de wereldzeeén formules
worden, dat blijft overigens nog steeds een groot raadsel.

Dankzij een model zien we de gemodelleerde eigenschappen scherper als
eigenschappen van de referent. We zeggen dan dat het model de referent
beschrijft met betrekking tot deze eigenschappen. De referent heeft door-
gaans meer eigenschappen (complexer perspectief) dan het model en is in
deze (absolute) zin met enige goede wil wellicht abstracter te noemen. Maar
modellen worden vaak gebruikt om onze kennis van de wereld te vergroten.
Aan de ene kant abstraheer je dan, verminder je detail. Aan de andere kant
vermeerder je zo juist begrip, kennis.

Je zou er haast overheen lezen, maar er gebeurt hier iets wonderlijks. Als je
een model maakt van iets heel complex wat je niet begrijpt, omdat je het niet
begrijpt, dan is het raar om dat model een abstractie te noemen, als het juist
het begrip van en het inzicht in die referent vergroot. Stel: je denkt na over
een complex fysiek fenomeen en je formuleert in gedachten een model. Is die
‘abstractie’ van de echte wereld dan niet juist een ‘constructie’ in de gedach-
tenwereld (de kenniswereld)? En moeten die gedachten dan ook al niet in oor-
sprong aanwezig zijn geweest in je referent? Het betreft immers een model
van die referent.

Al werkende aan het model om een referent te leren kennen wordt de notie van
abstractie zelfs omgedraaid. We snijden helemaal niets af van de referent of
het nu onderdelen of details zijn, welnee, we herkennen juist de perspectieven
die we toevoegen aan het model ook scherper in de referent. We gebruiken
bijvoorbeeld een formule om stromingen te modelleren en die verfijnen we
steeds, totdat we iets hebben dat we goed herkennen in de referent. Het model
is dan als een lichtstraal in de duisternis: het verheldert de referent, maar
maakt er geen onderdeel van uit.

Wat abstractie (als onderdeel van het modelleerbegrip) dan ook mag zijn, met
weglaten heeft het maar gedeeltelijk iets van doen. Er is zeker zoveel voor te
zeggen dat het juist ‘kennis’ toevoegt. Abstractie en toevoegen? Ik raak de
weg steeds meer kwijt!



Filosofische noties in perspectief

Representatie

Het modelbegrip omvat meer dan alleen een model (namelijk referent en
modelrelatie) en abstractie is een slecht begrepen proces. Representatie is
een derde en wellicht het meest paradoxale facet van de modeldefinitie. Een
model representeert zijn referent.

Het begrip representatie legt het accent scherp op het gegeven dat een model
iets geheel anders is dan zijn referent. Als ik iets doe met een model, gebeurt
er niets met zijn referent. Dat is een hele handige eigenschap van modellen: je
kunt zo voorkomen dat je uren stil moet staan bij een kleermaker en door kle-
dingspelden geprikt wordt of dat je overal in iedere vierkante kilometer zee-
stromingen moet gaan meten. Ook maakt het nogal uit of je een kernexplosie
in een grote stad simuleert met een model of daadwerkelijk uitvoert in de
echte wereld. En als we het effect van kinderbijslag op de geboorteontwikke-
ling modelleren, denken we niet dat een andere instelling van ons model leidt
tot ander gedrag in de echte samenleving.

Model en referent zijn dus strikt onafhankelijk van elkaar. Was dat niet zo en
zou een verandering van een model simultaan optreden in zijn referent, dan
zou het modelbegrip geen enkel nut meer hebben. We zouden zelfs moeite
hebben het onderscheid nog te ervaren; het zou verdwijnen. Model en referent
zouden samen vallen, unificeren en de modelrelatie daartussen lost als het
ware op. Het onderscheid tussen model en referent is juist de reden van hun
bestaan. Maar deze onafhankelijkheid staat haaks op de modelrelatie, die
juist benadrukt dat het model specifieke aspecten van zijn referent spiegelt; en
hoe nauwkeuriger, hoe liever!

Wat is het nu? Spiegelt het model zijn referent liefst zo exact mogelijk of doet
hij dat nu juist ten principale niet?

Het modelbegrip in perspectief

Het bovenstaande is meer dan wat semantische goochelarij. Het modelbegrip
is in zijn fundamenten slecht, heel slecht begrepen. Modellen werken, dat
wel. Maar wat een model, een referent, een modelrelatie, abstractie of repre-
sentatie is, dat blijft toch wat mistig. Allerlei barstjes duiken op.

In termen van de filosofie van de praktijk is (of liever ervaren we) de referent
als een pluk perspectief. Het model, ook dat is een pluk perspectief. Rest nog
de modelrelatie te verklaren. Die is indirect, wordt wel eens gezegd, maar dat
blijft toch om de hete brij heen draaien. Wat is hetzelfde en wat is anders, daar
gaat het om. De overeenkomst is net zo belangrijk als het verschil. In het over-

139



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

eenstemmende deel zijn model en referent niet van elkaar te onderscheiden;

hierin corresponderen ze. Als je bijvoorbeeld in de spiegel kijkt, dan is het

visuele beeld exact hetzelfde, zij het gespiegeld.

Stemmen model en referent volledig overeen, dan lost de modelrelatie op en

vallen beide noties volledig samen: we houden we slechts één ding over.™® In

het afwijkende deel zijn model en referent juist wel van elkaar te onderschei-

den: hier corresponderen ze niet. Gooi verf tegen de spiegel en je wordt zelf

niet vies. Prik in de paspop en de schreeuw blijft uit. Het model spiegelt niet

alles van zijn referent en omgekeerd.

Hebben ze niets meer met elkaar, ook dan lost de modelrelatie op en raken

beide noties los van elkaar. Model en referent zijn dan twee volledig los van

elkaar staande entiteiten.

140

\"
@ <> Modelrelatie Onafhankelijk

Referent
(Referent)

Scherp gesteld omvat het modelbegrip het gehele perspectievennetwerk van

zowel het model als de referent. De modelrelatie is het gezamenlijke™” deel

106

107

Ditis een intrigerende gedachte. Volgens de filosofie van de praktijk zouden erin dDas best
vele waarachtige duplicaten kunnen bestaan, maar we zouden ze niet als zodanig kunnen
waarnemen, al zouden we willen. Dit zet ook de gedachte aan een genus (een categorie, een
soort) opnieuw in een scherp daglicht. Alle leden van een soort (alle mensen, maatschap-
pelijke praktijken, gedachte wijnflessen, garenklosjes) zijn hetzelfde in die zaken waarin
we ze niet van elkaar kunnen onderscheiden. En in alle andere zaken zijn ze (inderdaad)
anders. In perspectiefiis dat goed te doorzien.

Ditfenomeen verklaartwellicht ook waarom we de wereld om ons heen zonder ‘gaten’ waar-
nemen, maar als een aaneengesloten continuiim. Heidegger’s befaamde vraag ‘Waarom
zien we iets, in plaats van niets?” heeft dan als antwoord dat we slechts die zaken als ‘echte
wereld om ons heen’ ervaren waarvan we alle overlap en alle gaten uitgesloten hebben.
Het betreft immers de ‘echte’ wereld, we trekken zijn aanwezigheid op geen enkele manier
meer in twijfel. Of, nog scherper gesteld: ervaren correspondeert met ‘iets’. Modellen en
referenten, overlappingen of los van elkaar staande dingen bestaan daar niet meer, het
perspectiefis ‘uitgestuiterd’. Totdat een deel van die wereld toch weer heel anders blijkt te
zijn dan we voorheen ervoeren.

Niet het ‘overlappende’ deel, ook al ben je gauw geneigd deze term te hanteren. De essen-
tie is juist dat het gezamenlijke deel zowel onderdeel van de referent is als van het model.



Filosofische noties in perspectief

van model en referent. De referent omvat ook ander perspectief dan wat gemo-
delleerd wordt. Daarom heet het model in het dagelijkse taalgebruik meer
abstract te zijn dan de referent (de referent heeft nog andere eigenschappen).
Maar omgekeerd geldt dat ook en omvat het model ook ander perspectief dan
zijn referent. Een computermodel volg je bijvoorbeeld via een beeldscherm.
En de paspop heeft wieltjes om te draaien en is van hout of kunststof.

Modelleren in perspectief

Eerder gafik een definitie van modelleren als het maken van een model. Maar
datis een veel te beperkte interpretatie. Hierboven is het modelbegrip in per-
spectief geplaatst, referent én model en de modelrelatie is benoemd als hun
gezamenlijke stuk. Hiermee wordt het nu ook mogelijk modelleren scherper
en vollediger te beschrijven.

Modelleren is het werken aan een modelrelatie. Dat kan op twee manieren: je
kunt de referent anders interpreteren of je kunt het model veranderen. Deze
mogelijkheden kun je natuurlijk ook combineren.

Visueel kan dit voorgesteld worden als het werken aan beide cirkels (beide
plukken perspectief) van de voorgaande figuur. Je breidt één van de twee
plukken perspectief ergens uit (pijl naar buiten) of je maakt hem juist kleiner
(pijl naar binnen). Zo kan ik de paspop van de dame beter laten lijken op het
echte lichaam of het echte lichaam gedetailleerder opmeten.

0 Modelrelatie

( Referent \
A

Sommige veranderingen (aan referent of model) hebben als resultaat dat het
gedeelde stuk, de modelrelatie, groter of juist kleiner wordt. En deze wijzigin-
gen stellen het modelleren samen.

Bij een overlap is er sprake van een verdubbeling, maar hier juist niet: hier is sprake van
delen.

141



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

142

Met deze tweezijdige notie van modelleren gooi ik de notie overboord dat de
referent er gewoon is en dat het model de referent op een ‘indirecte wijze’
modelleert.

Maak je referent of model kleiner en behoud je de volledige modelrelatie, dan
is datvaak hoogst effectief. Ockam’s scheermes is een scherp wapen™ . Maar
zoals met ieder wapen kun je er ook onherroepbare schade mee aanrichten.
Snoei je het drieluik zo ver terug dat slechts de modelrelatie rest, dan wor-
den model en referent één. De ‘om te’ functie van het model is dan om zeep
geholpen.

Zo heeft de dame geen wieltjes, maar de paspop wel. En laat je de wieltjes van
de paspop weg, dan wordt de manipuleerbaarheid minder. De paspop heeft
ook geen pijnsensoren en geen ongeduld, wat bij het afspelden grote voorde-
len biedt. De simulatie van de inzet van kernwapens kun je op ieder moment
voltrekken zonder directe gevolgen in de fysieke en sociale wereld. De dame,
aan de andere kant, beweegt met haar baljurk gracieus over de dansvloer:
een prachtig beeld. Dat aspect wordt door de paspop weer niet gemodelleerd.
Toch kan de kleermaker zich daar maar beter van bewust zijn. Zo ook het
feitelijk inzetten van kernwapens, wat verschrikkelijke gevolgen heeft in de
fysieke en sociale wereld; deze referent is zo verschrikkelijk veel meer omvat-
tend dan het model.

Nieuwe definities

Samengevat luiden de nieuwe definities als volgt:

Zowel een model als een referent zijn een pluk perspectief. Ze zijn verbonden
als model en referent omdat ze een deel van hun perspectief delen. Dat is de
modelrelatie. Voor het resterende deel zijn ze anders. Dat maakt de ‘om te’
functie van het model mogelijk. Hierdoor is het gebruik van model in plaats
van referent zinvol. Modelleren is stoeien met deze plukken (referent en
model), waardoor referent, model en modelrelatie kunnen veranderen.

Met deze nieuwe definities zijn veel van de onbevredigende en paradoxale
aspecten van het modelbegrip verdwenen. Het drieluik dat ten grondslag ligt
aan het modelbegrip (model, referent en modelrelatie) staat nu expliciet op

108 Entia non sunt multiplicanda praetor necessitatem: men moet de zijnden (dat wil zeggen
gepostuleerde objecten binnen een hypothese) niet zonder noodzaak verveelvoudigen.
Het ‘scheermes’ symboliseert het wegscheren van alles wat onnodig ingewikkeld is, met
als doel om bij de eenvoudigste verklaring uit te komen. Ook Einsteins fameuze uitspraak
‘Atheoryshould be as simple as possible. But not simpler.’ is hier erg op zijn plaats: een the-
orie is immers in zijn essentie niets anders dan een rijk model van een complexe referent.



Filosofische noties in perspectief

de kaart. De grondstof van het gehele drieluik is perspectief en de grenzen
kunnen op diverse manieren verschuiven.

Abstractie kan nu daadwerkelijk begrepen worden als weglaten. De model-
relatie laat immers dat deel van het perspectief van de referent weg, dat niet
gedeeld wordt met het model. Het model neemt dan specifieke perspectie-
ven van deze referent over, tilt ze als het ware vanuit het andere deel van de
referent in het gezamenlijke deel met het model en laat zo de rest weg uit de
modelrelatie (abstraheert de rest). Zo is een getekende rechthoek een abstract
model van een schilderij als je een tekening maakt van een volledig interi-
eur. Maar als volledige beschrijving van modelleerprocessen schiet het begrip
abstractie gewoon tekort. Immers, je maakt die tekening van het interieur
bijvoorbeeld omdat je zo snel verschillende alternatieven kunt schetsen. Het
model is ook veel meer dan de referent, naast minder. Wat geabstraheerd
wordt is perspectief en de modelrelatie is (nu per definitie) geabstraheerd uit
de referent.

De nieuwe definities lossen ook de paradox op dat hoewel subjectieve model-
len hun objectieve referent zouden beschrijven, het modelleren en het modelge-
bruik vaakjuist een beter begrip van de referent oplevert. Zoals dat het geval is
bij simulaties van de inzet van een kernwapen of modellen van het verbeteren
van onze maatschappij. Wat er in feite gebeurt, is dat je perspectief toevoegt
aan je model dat terecht komt in het gezamenlijke deel met je referent.

Ten slotte het paradoxale begrip representatie. Wat is het nu, representeert
het model zijn referent liefst zo exact mogelijk of doet hij dat nu juist ten
principale niet? Hoe dieper je graaft naar een antwoord op deze vraag, des
te verwarrender het wordt als je de eerste ‘naieve’ definities hanteert. Het
modelbegrip in perspectief levert hier een geheel nieuw blikveld op. Er wordt
helemaal niets ge-re-presenteerd, althans niet in termen van perspectief. Een
deel van de perspectievenwolk wordt volledig gedeeld, samen bezeten door
model en referent. En de resterende delen van model en referent zijn juist
anders. In termen van perspectief dus geen representatie.

Maar een model spiegelt zijn referent toch? Waar zit hem dan nog dat spiege-
len in als de modelrelatie wordt gedeeld en de rest anders is? Het beste voor-
beeld om dit nader toe te lichten is wellicht het spiegelbeeld zelf. Stel je staat
voor de spiegel en bestudeert je gezicht, er zitten vegen op want je hebt de heg
gesnoeid in de zon en het is warm. De vegen zie je in de spiegel, ze zitten op
je gezicht. Het gezicht is de referent, de spiegel toont het model. Je kijkt in
de spiegel en wast de plekken-met-vegen extra stevig. En wat gebeurt? Zowel
spiegelbeeld als je gezicht worden op exact dezelfde wijze schoon. Vanuit

143



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

144

deze visuele optiek valt er geen onderscheid te maken tussen spiegelbeeld en je
gezicht en om deze reden zul je spiegelbeeld en gezicht niet als los van elkaar
onderscheiden. Vanuit de visuele optiek vallen spiegelbeeld en gezicht samen,
twee wordt een, de modelrelatie doet zijn werk.

Is er sprake van een volledige modelrelatie op het visuele vlak? Nee, niet hele-
maal. Het beeld in de spiegel is gespiegeld, het is immers een spiegelbeeld.
Even opletten, anders wast u de verkeerde wang. Voor de rest zijn er nog legio
andere verschillen tussen een echt gezicht en het beeld dat u bekijkt. Een echt
gezicht kan bijvoorbeeld driedimensionaal betast worden. En op de spiegel
kan een vlek zitten die je idee van de staat van je gezicht vertroebelt (je wast,
wast nog eens, maar de vlek blijft zitten waar hij zit). En zo zijn er nog onein-
dig veel verschillen meer. Maar de modelrelatie, die is echt en waarachtig
enkelvoudig en niet dubbel.

Wellicht oppert u nu dat het spiegelbeeld zich toch echt op een andere plek
bevindt dan uw echte gezicht. Dat klopt. Maar de modelrelatie betreft niet
dit ruimtelijke aspect, hij betreft het dagelijkse visuele aspect. In al zijn prag-
matische™® consequenties is deze visuele modelrelatie enkelvoudig. Als uw
gezicht verandert, zal het spiegelbeeld dat ook doen.

Nog een voorbeeld, want de modelrelatie in perspectief zet immers de tradi-
tionele notie van modelleren als spiegelen geheel op zijn kop en moet daarom
scherp beschreven worden. Stel u voor u bent in een vreemde stad en u heeft
een stadsplattegrond of een navigatiesysteem in uw hand. Dat is een model
van het echte stratenbeeld en na enig zoeken vindt u uw plek. ‘Daar’, wijst u
met uw vinger. U gebruikt de kaart om het van Gogh museum te vinden (u
bent in Amsterdam en een model is er immers ‘om te’). Voor een deel spoort
uw eigen beeld van ‘de werkelijkheid’ en het beeld op de kaart en voor een veel
groter deel ook niet (u kent de weg immers niet). Handig!

Amsterdam bevalt uitstekend, u gaat er zelfs wonen en u leert het straten-
plan langzaam uit uw hoofd, u verinnerlijkt het uiteindelijk helemaal. De
stadsplattegrond en uw eigen beeld, ze overlappen volledig, nee ze worden
hetzelfde. En u vergeet iiberhaupt dat u de kaart nog heeft, hij is overbodig
geworden... tot dat de deurbel gaat en iemand anders u vraagt waar het Rijks-
museum is, om de Nachtwacht te bekijken.

Een analoge redenering geldt voor alle andere modelrelaties. Of het nu de
simulatie van het ontploffen van een atoombom of een complex maatschap-

109 |k had hier ook kunnen schrijven: in al zijn perspectivische consequenties, je ervaart
immers in deze filosofie alleen perspectief.



Filosofische noties in perspectief

pelijk model van ontwikkelingen richting duurzaamheid betreft. De model-
relatie is gedeeld, voor de rest zijn model en referent anders.

Deze noties hebben we eerder gezien bij het onderscheid tussen de mentale en
de fysieke wereld. Tussen denken en handelen. De jonge hond die aan komt
stuiven of de gedachte eraan. Het denken aan het sinaasappelpersen in de
ochtend en het waarnemen ervan (althans de desastreuze resultaten). Terug-
ziend kunnen we nu vaststellen dat ook daar sprake was van modellen, refe-
renten en modelrelaties.

Op dat moment werd benadrukt dat het gedachte en het werkelijke voor een
deel overlapten. En dat is precies wat ook aan de hand is bij een modelrelatie
(ook al is overlappen strikt genomen een foute term, een dubbeltelling). Een
model is een pluk perspectief en zo ook zijn referent. En datgene, de pluk
perspectief die ze delen, constitueert de modelrelatie. Datgene waarin ze niet
overlappen maakt juist het verschil.

In het geval van de hond stelden we ons voor hoe hij in de toekomst aan zou
komen rennen, in het geval van de spiegel of het sinaasappelpersen ontstaat
de afbeelding simultaan in de tijd (het denken op de bovenverdieping, in bed,
verliep simultaan met het persen van de sinaasappels beneden, in de keuken).
We kunnen zo ook een afbeelding (een reconstructie) maken van iets wat in
het verleden gebeurde of op iets anticiperen.

Heden

Verleden, heden, toekomst, van evaluatie (achteraf) via beschrijvingen en
monitoring (simultaan) tot visies en scenario’s (vooruitkijkend), voor het
modelbegrip maakt het allemaal niks uit. Met dit cruciale verschil, dat we de
referent weliswaar op allerlei tijdstippen en episoden op de tijdslijn kunnen
positioneren, maar het feitelijke modelleren (als werkwoord, als intentionele
variant van ervaren) altijd en noodzakelijkerwijs in het heden doen. Tijde-
lijkheid, de notie van gesitueerdheid in de tijd, ontstaat bij de gratie van het
modelbegrip en de modelleur ervaart immer vanuit een heden.

Optrekkend stof

Ik nader hier het einde van het hoofdstuk Filosofische noties in perspectief. En
zoals beloofd ben ik stevig tekeer gegaan en heb ik veel stof doen opwaaien.
Van allerlei als basaal veronderstelde noties heb ik willen aantonen dat ze
helemaal niet basaal zijn: onze fysieke, onze mentale, onze sociale wereld.
Het onderscheid tussen dingen en gedachten, denken en doen, geest en

145



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

lichaam. Tijd en ruimte. Situaties en veranderingen. Objectiviteit en subjecti-
viteit. Model en referent. Ze zijn filosofisch niet oorspronkelijk, althans niet
volgens de filosofie van de praktijk. Ze ontstaan op, ze emergeren uit het zich
immer ontwikkelende weefsel van perspectief.

Nu het stof langzaam optrekt hier aan het einde van dit hoofdstuk is het weer
hoog tijd voor enige relativering. Willen we verbeteren, dan is het immers wel
zaak een herkenbare wereld over te houden en het is niet mijn bedoeling al
deze filosofische noties, die waarachtig wel hun waarde in de praktijk bewe-
zen hebben, bij het grof vuil te zetten.

Ze zijn niet fundamenteel, niet oorspronkelijk, maar hebben wel zeker hun
pragmatische waarde, ze zijn niet voor niets ontstaan. Ze kregen hun beteke-
nis gedurende het leren, het ervaren, op het zich ontwikkelende stramien van
perspectief. Ze zijn handig, ze zijn pragmatisch, ze zijn ‘om te’. Vergelijk het
met de situatie waarin u behoefte heeft aan een houten tuinhekje en er ligt er
een voor u, kant en klaar getimmerd uit mooie planken. Dan gebruikt u dat
hekje toch? Als het niet past, dan pas wordt het tijd weer acht te slaan op de
samenstellende planken; er moet er misschien eentje af. En zo is het met de
filosofische noties ook. Werken ze, gebruik ze dan. Werken ze niet, verdiep
je in perspectief.

Voor datgene waarvoor ze geschikt zijn, hebben deze termen dus zeker hun
waarde. (Een prachtige tautologie.) Maar op basis van perspectief kunnen nu
de vele rafels uit het hoofdstuk Barst vermeden worden.

Een wereldbeeld, een maatschappij gebaseerd op perspectief is beter in zijn
fundamenten te begrijpen, robuuster, zo zal ik betogen in de volgende hoofd-
stukken. En dat maakt het mogelijk een maatschappelijke ethiek en pragma-
tiek te ontwikkelen, in deel twee en drie van deze serie. Maar nu eerst over tot
het leven zelf.



Leven

NON FUI, FUI, NON SUM, NON CURO.
Grafschrift uit Pompeii *°

Leef je filosofie

Het leven. Kun je het leven beschrijven, als je er zelf als levend wezen onder-
deel van uit maakt? Het lijkt de ultieme Godeliaanse verwarring. Een spijker
slaat zichzelf toch ook niet in een plank? Toch denk ik dat ik een heel eind
kan komen™.

Ik schilder het leven in perspectief. Het meest omvattende perspectief is het
leven zelf: je bent er (nog) niet, je leeft, je bent er niet (meer). En alle recursie-
ve details waaruit dat leven bestaat, de penseelstroken, het is opnieuw niets
anders dan perspectief. Ik zal het perspectivische modelbegrip en het bijbe-
horende modelleerproces, zoals uiteengezet in de voorgaande paragrafen
(niet de naieve pendanten!), daarbij gebruiken als basis.

Datklinktallemaal wellicht wat technisch. Maar het is op geen enkele manier
mijn intentie het leven in al zijn volheid en veelzijdigheid plat te slaan tot
zoiets banaals en beperkts als ‘een zich ontwikkelende wolk perspectief’ of
‘een model’. Het is eerder omgekeerd: ik zie het zich immer ontwikkelende
recursieve perspectief en modelleren als enorm rijke noties, zo rijk als het
leven zelf. Het leven zelf ontstaat op het zich immer ontwikkelende weefsel
van perspectief.

Filosofie moet diepe, wezenlijke vragen beantwoorden en je raken in je hart.
Een boek is maar een boek en in de strijd tussen begrijpelijk overdragen en
mensen daadwerkelijk raken is schrijven maar een zwak wapen. Misschien is
voor u op dit moment de afstand tussen het perspectiefbegrip (dit boek) en

110 ‘Eenswas ik er niet, toen was ik er, nu ben ik er niet meer, het zal me een zorg zijn!’
111 Het toverwoord is hier ‘beschrijven’, maar let op: zelfs beschrijven is niets anders dan een
(zij het wat reflectieve) vorm van leven!

147



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

uw eigen leven, als mens in deze gedeelde wereld, nog te groot en kunt u de
brug nog niet slaan. Maar een filosofie, wil deze hout snijden, moet je uitein-
delijk kunnen leven, zo is mijn diepste overtuiging.

Hieronder zal ik daarom via twee routes toelichten hoe de filosofie van de
maatschappelijke praktijk zich verhoudt tot, nee, zich vereenzelvigt met het
hartvan het leven zelf.

De eerste route is een wel heel erg persoonlijke. Ik beschrijf in de paragraaf
Leven op het scherpst van de snede een aantal van mijn levenservaringen. Ze heb-
ben me toentertijd direct en zonder enige distantie geraakt, een aantal als
de meest prachtige sprankelende momenten en een aantal als een reeks van
nauwelijks te bevatten en incasseren mokerslagen.

De spiegelende en beperkende werking van het naieve modelbegrip, de den-
kende afstandelijkheid van de kenner, de wetenschappelijke afstandelijkheid
van de beschouwer, daar blijven deze ervaringen ver van weg. Als ik het her-
lees grijpt het me nog steeds enorm aan. Deze specifieke ervaringen hebben
mijn wezen, mijn begrip van het leven, de maatschappelijke praktijk en deze
filosofie zo enorm verdiept, dat ik het wellicht niet eens kan overdragen. Maar
ik doe de poging evengoed. Ik heb de filosofie geleefd (en daarbij echt nietaan
filosofie gedacht). Het is aan u om, als u dat wenst, ook zelf de brug te slaan.

Dan zal ik, na een kort intermezzo, de tweede route inslaan. Die is comforta-
beler, prettiger, veiliger, maar ook minder doorleefd. Ik neem in de paragraaf
Leven als modelleren die reflectieve distantie wel in, en beschrijf hoe het leven
z€lf, het als pluriforme mensen samenleven in deze gedeelde wereld, begre-
pen kan worden als modelleren in perspectief. Daarbij definieer ik ook het
begrip bewustzijn, zoals beloofd, zo scherp als mogelijk.

Het benaderen van leven — en dus ook samenleven in een gedeelde wereld —als
een expliciet en bewust modelleerproces biedt instrumentele hulp bij het sti-
muleren van maatschappelijk bewustzijn en het ontwikkelen van maatschap-
pelijk perspectief. Dit hoofdstuk levert daarom tevens een belangrijke opstap
voor delen 2, 3 en 4 van de serie Samenleving in perspectief: Ethiek, Pragma-
tiek en het Werkboek.



Leven

Leven op het scherpst van de snede

Opmaat

Ik ken vele mensen met bijzondere ervaringen. Soms zijn die ervaringen heel
mooi, soms ook verschrikkelijk. Ze horen erbij, ze vormen een mensenleven.
Ze maken mensen kwetsbaar, sterk, bijzonder.

Vindt u onderstaande woorden, die cruciale momenten uit mijn persoonlijke
leven beschrijven, hier niet op hun plaats, zijn ze u te privé of juist te banaal,
vindt u het bizar dat ik de zaken zo ervaren heb als dat ik ze ervaren heb, vindt
udatik deze ervaringen niet gebruiken mag, het zij zo. Maar dit boek is mede
een neerslag van delen van mijn leven tot dusverre. Dit hele boek had nooit
deze vorm aangenomen als het onderstaande niet gebeurd was, alle acade-
mische en professionele vorming die er mede aan ten grondslag ligt ten spijt.
Daarom horen onderstaande woorden hier thuis.

Een verhaal van een gezin

Ik heb haar in 1981 ontmoet, in de kelders van Diogenes, een studentenvereni-
ging in Nijmegen. Zoals bij velen was het moment van ontmoeten bijzonder.
We zijn beiden niet extreem romantisch van aard, maar we raakten elkaar erg
diep. We hebben samen prachtige en ellendige momenten meegemaakt (en
dat gebeurt nog steeds). Wij twee samen.

Het denken over een gezin, het begint en is net zo uniek als het opgaan van de
zon, maar wat is het bijzonder. Zij was daar eerder mee bezig dan ik (opnieuw,
nauwelijks speciaal). Maar langzaam aan wordt de gedachte ‘een kind’ steeds
omvangrijker, het krijgt steeds meer facetten en aspecten. Dat is althans hoe
ik het ervaren heb. Het paste niet in ons leven, een kind, twee jonge, drukke
professionals, dus daar hebben we nog wel even bij stil gestaan. Het paste
zelfs helemaal niet, de ratio zei: niet doen. Maar we wilden het toch, de ratio
werd opzij gedrukt door het gevoel. Het kind was al lang daar in onze gedach-
ten. En wij tweetjes, we werden langzaam maar zeker een nog hechter team
rond deze gedachte, het was ons kind, ongeconcipieerd maar voor ons even-
goed een feit. We waren al een klein beetje meer dan twee.

Ze was zwanger. Toch ook een verrassing, dat je kinderen krijgen kunt weet
je pas echt zeker als ze eraan komen. Jongen, meisje, ik wist het niet, interes-
seerde me ook niet.

We wandelden in het Zeister bos naar een heideveld en hebben elkaar daar,
bij een zandheuvel, beloofd samen te zorgen voor dat prille kind. (Een script

149



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

150

voor een larmoyante film als ik het zo lees. Ik twijfel soms: moet ik dit wel
opschrijven? Maar het was oprecht en gemeend, het kwam uit ons hart.)

Een golfvan activiteiten. Ik moet nog steeds lachen om de spanning omdat de
badkamer misschien niet op tijd af zou komen (nu zou ik zo’n baby gewoon
in een grote emmer wassen). Jong, groen, tikje gespannen maar vooral vast-
beraden en van goede wil waren we, samen één.

Een prachtige baby kwam ter wereld (nu ja, in onze wereld). Ik was wat ver-
baasd, om te rijden moet je een rijbewijs hebben, voor het omhakken van een
sparretje heb je in ons land een kapvergunning nodig, zelfs voor een dakkapel
is een vergunning vereist (die dan overigens geweigerd wordt in onnavolgbaar
proza)™2, maar een kind, dat krijg je zo uit het ziekenhuis mee. Geen cursus,
nog niet eens een bijsluiter, grinnikte ik nog. Wij, we waren drie.

Nog een kind diende zich aan. Opnieuw hebben we elkaar beloofd naar uiter-
ste vermogen ervoor te zorgen, op dezelfde plek in het Zeister bos, oudste
zoontje erbij. Je kunt de toekomst wel zeker bepalen, ook al is het maar ten
dele, namelijk door te beloven (en te vergeven), Hannah Arendt heeft er prach-
tige woorden over geschreven.

Om één of andere reden dacht ik dat het ongeveer hetzelfde zou gaan als bjj
de eerste, dat er een soort duplicaat zou komen, maar niets was minder waar.
Een stuitligging, maar hij draaide zich een paar uur voor de bevalling vanzelf
om (hij is nog steeds een beetje last minute met belangrijke dingen). Een prach-
tige jongen kwam ter wereld, althans, in onze wereld, waar een broertje van
twee jaar hem met een boterham met pindakaas opwachtte (hij zou immers
wel honger hebben). Wij, we waren vier.

Het leven lachte ons toe, we waren sterk, de wereld lag aan onze voeten, we
waren in control. Zoveel dingen ook naast ons gezin, voor haar, voor mij, woe-
keren met tijd, maar opnieuw, in welk jong gezin speelt dat nu niet?
Opnieuw zwanger. Dezelfde voornemens, dezelfde belofte op dezelfde plaats.
Het kreeg al iets vertrouwds. We werden langzaam meer dan vier.

Maar er kenterde iets, er sloop een kleine schaduw in ons prachtige, krachtige
gezinnetje. Ze had meteen al buikpijn, niet echt ernstig, zo werd ons bezwo-
ren. Ons derde baby’tje, ongeboren en wel, veranderde van een bron van ple-
zier en anticipatie toch ook een beetje in een bron van gezamenlijke zorg.

Op een zeker moment kwam ze eerder thuis uit het buitenland, van een con-
gres, ziek, pijn. Een tranentrekkende film ontrolde zich, een film van een aan-

112 Voor de buitenlandse lezers: dit is geen satire, dit is allemaal echt waar.



Leven

tal maanden met een moeder en haar ongeboren baby in de hoofdrol. Met dit
verschil dat het ernst was. Ik zal u vele aspecten besparen, maar een aantal
indringende beelden zal ik ook met u delen.

Als je naar iemand kijkt die zoveel pijn lijdt dat ze haar vingers letterlijk kapot
bijt, tot bloedens toe, dan realiseer je je haarscherp dat je samen een ellendige
tijd kunt doormaken, dat je samen de zorg om een baby delen kunt, maar dat
lichamelijke pijn niet te delen is, die onderga je alleen. Je kunt slechts een was-
handje aanbieden, moeder en schoonzoon, oma en vader, om op te bijten.
Als een gynaecoloog en een chirurg, de laatste als een soort god in zijn zelf
gecreéerde universum, aan het bed van je inmiddels doodzieke zwangere
vrouw onenigheid krijgen over ‘het te voeren beleid’, dan zie je haarscherp
waartoe een doorgeslagen disciplinevorming en een overdreven hiérarchisch
besefleiden kunnen. Tot tranentrekkende samenwerking en een oh zo belab-
berd totaalresultaat. Ik denk er nog steeds met afgrijzen aan terug. Samen
hebben we — op eieren lopend — geprobeerd er samenhang in te krijgen, zij en
ik, maar ja, wat is nu een patiént, laat staan haar echtgenoot, als het gaat om
het belang van de medische disciplines en de status van een ziekenhuis.

Als je dan ervaart dat mensen, ook vele onbekende mensen op andere plaat-
sen in het land en op deze aarde, steun betuigen en samen bidden voor de
jonge moeder en haar kind, dan voel je je opgenomen in een bredere groep,
ook al ken je ze niet, je ervaart hun enorme kracht, wat er ook gebeurt. Religie
als mensenwerk, daar is zeker wat voor te zeggen. Het is zo’n vervreemdende
ervaring, zo’n bizarre paradox, medisch disciplinair positiespel en enorme
menselijke gezamenlijkheid, tegen de achtergrond van een doodzieke moe-
der en haar ongeboren kind.

Als je oudste zoontje van twee bij je op schoot kruipt, je ogen zoekt met zijn
betraande oogjes en nuchter vaststelt dat je heel verdrietig bent omdat mama
misschien dood gaat, je vastklemt, niet alleen om steun te zoeken maar ook
om het te geven, dan besefje oh zo scherp dat kinderen geen onvolkomen vol-
wassenen zijn. Ze zijn zo enorm compleet en op hun plaats, ze hebben recht
op hun eigen vreugdes en hun eigen verdriet (ook als dat veel te groot voor hen
is), ze hebben hun eigen wereldjes, op ieder moment van hun leven.

Het ging nog slechter (ik had niet verwacht dat dat kon). We hebben haar let-
terlijk ontvoerd naar een ander, professioneler ziekenhuis, met hulp van een
specialist die zich ontpopte als een waarachtig mens.

Niet te beschrijven, het contrast, de samenhang in de veelheid aan disciplines
aldaar, de samenwerking, het bundelen van al die verschillende krachten. De

151



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

152

opluchting, ik wist, als ze het halen is het hier, ze waren op hun plek, ik had
mijn best gedaan.

Met al hun kennis en kunde stonden ook deze topspecialisten aan het eind,
ze moesten samen improviseren en dat hebben ze gedaan. Het was zo ontzet-
tend grofstoftelijk, zo capabel en tegelijkertijd ook zo mooi. (Leven en dood,
het hangt afvan samenhang en samenwerking. Gebrek aan samenhang waar
dat niet wenselijk en onnodig is, het is een grof schandaal.)

Ze werd continu onder narcose gehouden. Het gepomp en getik van al de
apparaten, de vele slangetjes, het werd vreemd vertrouwd. Het leven wordt, al
deze techniek ten spijt, als een diamant met maar een paar glasheldere facet-
ten als het zo enorm terug wordt gebracht tot zijn essentie.

Ikzelf, niet in het brandpunt maar wel in de frontlinie, had vele onvermoede
reservoirs van energie aangeboord en opgebruikt. Op mijn kille kale kamertje
direct bij de intensive care maakte een verpleegkundige me vriendelijk duidelijk
dat ik nu echt moest slapen, als ik om zou vallen met mijn hoofd tegen de
muur zou de zaak alleen maar slechter worden, ik moest op alles voorbereid
zijn, er ook zijn voor mijn kinderen. (Zo helder als ik mezelf voelde was ik
klaarblijkelijk in haar ogen niet.) Ik was vlak in de buurt, zou het mis gaan,
ze zou me meteen wekken. Slapen? Ik zou oprecht niet weten hoe, ik was de
slaap voorbij. Ze gaf me een slaappil, werkte niet, nog een sterkere erbij en ik
ging om.

Er werd aan me geschud, dezelfde verpleegkundige, ze keek me aan met een
hele mooie blik. Er was een kindje doodgeboren, of ik het wilde zien. (Die
blik, daar heb ik nog vaak aan terug gedacht. De intensive care van een groot
ziekenhuis is een vergaarbak van doffe menselijke ellende en zicht op nieuw
leven, alle uitersten kom je er tegen. Maar haar blik leerde me datje — in welke
professie dan ook — nooit hoeft af te stompen.)

Ik liep naar haar bed toe, in een apart kamertje op de intensive care, aan haar
voeten stond een klein stalen schaaltje met een doekje erin en daarop ons
derde zoontje. Klein, kwetsbaar, bleek, maar ook dapper op een of andere
manier. Het kindje dat er eerst nog niet was, toen vooral in onze gesprekken
leefde, waar we samen blij en aansluitend steeds bezorgder over waren. De
zorg, die steeds groter werd, ook het leven van haar ging omvatten. Steeds
meer mensen betrok. Het kindje, eerst een idee, later een wens, toen een
groeiende realiteit voor ons tweeén, een groeiende buik, een echo. Nu lag het
daar, als een klein dood mensje, aan de voeten van zijn moeder, zelf onder
narcose, oh zo broos, zo fragiel. Al die potentie, weg.



Leven

Ik realiseerde me haarscherp dat we, eerst onderweg naar een mooi en krach-
tig gezinnetje van vijf, nu hard onderweg waren naar een gezinnetje van drie,
een vader met twee jonge zoontjes. Alle signalen stonden op rood, alle alar-
men gingen af, zo indringend als toen heb ik dat nog nooit ervaren. Ik voelde
me als een stofje in de sterrenwind, opgepakt en neergesmeten en nog eens
en nog eens.

Maar ik voelde me ook vreemd weerbaar, vermetel, gebonden aan en gebor-
gen door onze gezamenlijke belofte. De angst viel weg, op dat moment. Wat
de nabije toekomst ook in petto zou hebben, ik zou er zijn voor mijn zoontjes.
Wat ik kon doen zou ik doen, sterrenwind of niet, daarin waren we samen.
Afscheid nemen van ons kindje, daar aan haar bed, aan haar voeten, dat
was wat me te doen stond. Ik heb eerst nog heel bewust geprobeerd samen
afscheid te nemen, maar het ging niet, ik concentreerde me, probeerde het
nog eens, maar het bleek onmogelijk.

Ik was hallucinerend helder, het flitste door me heen. Het kindje, daar voor mij
in het bakje en aan haar voeten, het was steeds van ons samen geweest. Het
was er in ons bewustzijn. Natuurlijk, een man en een vrouw ervaren dat ook
anders, maar het was ons kindje, van ons samen, de hele eerst mooie, maar
al snel verschrikkelijke, barre weg lang. Ik keek naar haar. Afscheid nemen
met haar, dat ging niet. Daarin waren we niet samen. Wat je samen opbouwt,
daarvan kun je niet alleen afscheid nemen, hoe hard je dat ook probeert. Zou
ze het redden, dan zou haar eerste bewuste moment van pijn om zijn dood
nog komen. Ik heb zelf afscheid genomen, ook namens haar, juist ook namens
haar, zij kon het immers niet.

Ik plakte een mooie foto van onze twee kinderen op de operatielamp boven
haar bed, goed in beeld voor haar, voor als ze ook maar even bij zou komen.
En ze kwam bij, na zo’n 8 dagen, ernstig gehavend, leeg en ze heeft lang
gehuild. En ze heeft gevochten en ze heeft het gehaald.

Het pad dat ze aansluitend gelopen heeft, om te worden wie ze nu weer is,
daaraan kan ik slechts in diepe bewondering terugdenken. En afscheid
nemen, dat hebben we ook nog samen gedaan. We hebben hem alsnog een
naam gegeven.

Terugblik

Het is nu al weer een aantal jaren geleden en de kracht van die ervaringen,
de existentie die je dan ervaart, hij slijt weer, andere ervaringen eisen steeds
meer ruimte. De tijd doet zijn werk (zeggen we dan), dat moet ook, het leven
gaat verder.

153



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

154

Maar de ervaringen staan in mijn bewustzijn gegrift, zijn integraal onderdeel
van mijn identiteit. Het ontstaan van een baby, eerst als gevoel, gedachten,
daarna ook ‘echt’, het groeien en slinken van een gezinnetje, de barre en mooie
kleine maatschappelijke praktijkjes in de gezondheidszorg, de eigenheid van
een kleuter als compleet mensje, het gedeelde bewustzijn van twee ouders als
niet te delen habitat van hun baby, de overweldigende sterrenwind van buiten
en de vermetele eigen wil daartegenover, ook tegen beter weten in.
Misschien vindt u het overdreven. Misschien kunt u zelf de brug tussen het
leven en de filosofie van de praktijk nog steeds maar lastig slaan. Maar ik heb
de filosofie toen daadwerkelijk geleefd. Zonder enige distantie. Ook in mijn
meest existentiéle levenservaringen ervoer ik perspectief'.

Intermezzo: schaalsprongen

Hetverhaal hierboven schetst geluk en leed op een kleine schaal. Op de kleine
schaal wordt het leven immers het meest intens ervaren. Maar wereldverbete-
ren gaat juist ook over het verminderen van leed, het vermeerderen van geluk
op alle schalen, van klein tot groot.

Op de een of andere manier vervlakt de menselijke intensiteit en betrokken-
heid bij het nemen van afstand. Kijk van een steeds grotere afstand naar de
wereld, de maatschappij en je voelt het gebeuren. De helikopterview wordt
ook overschat. Kijk je naar arme Afrikanen als een grote amorfe groep, dan
verdwijnt de intensiteit. En neem je nog meer afstand, dan zie je uiteindelijk
een blauwe bol die draait in de ruimte.

Je raakt de grip kwijt, zo lijkt het wel. Van een bewust én betrokken mens
verander je onverbiddelijk in een afstandelijke beschouwer, als je de mogelijk-
heden tot intentionele verbetering niet ziet.

En toch bestaat die wereld bij de gratie van al die miljarden individuen die hun
eigen, intense levens leiden. Grootschalige maatschappelijke praktijken ont-
wikkelen zich, emergeren, groeien uit die individuele levens in samenhang.
Er gaat geen menselijk plan, geen blauwdruk aan vooraf. Dat moet iets heel
wezenlijks, iets heel dieps zeggen over hun veranderbaarheid.

113 Het lijkt me waarschijnlijk dat mijn beeld in de loop der jaren ook steeds verder ontwikkeld
is. Ook mijn geheugen bestaatimmers niet uit uienringen. Maar ik herinner mij haarscherp
de bliksemflitsen van inzicht die ik toen heb ondergaan.



Leven

Natuurlijk, je kunt oorlog voeren om een ongewenste dominante maatschap-
pelijke praktijk te vernietigen (en dat doen mensen ook). Ook dat hoort bij
het spectrum van ingrijpen. Maar wel op de allerlaatste plaats. De pragmati-
sche kernvraag is dan: hebben we echt alles geprobeerd om dat niet te hoeven
doen? Zijn er niet andere mogelijkheden om ook krachtige maatschappelijke
praktijken te veranderen, mogelijkheden die veel meer aansluiten bij de wijze
waarop maatschappelijke praktijken ontstaan?

‘De gezondheidszorg kan echt goedkoper en efficiénter’, lees ik zonet in de
ochtendkrant. Het is bij uitstek een voorbeeld van unilateraal denken. Dat is
niet de essentie. De essentie is dat je het systeem op verschillende niveaus van
abstractie doorziet. Dat je het systeem ijkt op de needs van alle betrokken par-
tijen, die in de helikopter en die op aarde. En dan met name de meest direct,
de meest intens betrokkenen. Juist ook politici en leiders zouden zich hier
veel meer bewust van moeten zijn.

De helikopterview, hoog van boven, is nodig maar heeft zijn beperkingen. Je
kunt alleen maar kijken en vroeg of laat raakt de brandstof op. De kracht van
de helikopter zit hem juist erin dat hij ook verticaal kan bewegen, zijn blik-
veld kan veranderen als een zoomlens en kan landen. Het gaat om helikopter-
vermogen, niet om helikopterview.

Leven als modelleren

Het grootste en het kleinste perspectief

Het meest wonderlijke en grootse perspectief omvat het leven zelf: je bent er
(nog) niet; je leeft; je bent er niet (meer). Dat is bijzonder: de flux van perspec-
tief lijkt te stagneren op deze schaal, juister is te stellen dat statica en dyna-
mica volledig samenvallen. Dat klopt ook wel: leven is het ultieme proces (u
leeft), maar ook de ultieme situatie (u leeft). En de kleinste perspectieven zijn
de kleinste ervaringen die je in je leven nog bewust als separaat opdoet (ze
verdwijnen in het onderbewuste, ook daar verdwijnen statica en dynamica).

Definitie van bewustzijn
Maar wat is dan dat raadselachtige bewustzijn? Dat meest intrigerende aspect
van het leven? De sleutel tot de oplossing van het raadsel is dit: alles dat erva-

155



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

ren wordt is perspectief. Dus ook bewustzijn, een bewustzijn, het is niets
anders dan perspectief.”™

Bewustzijn is in zijn eenvoudigste vorm een bredere, omvattende wolk van
perspectief (een context), met daarbinnen een focus op een specifiek, moge-
lijk heel klein wolkje perspectief’s. Je kunt ze niet los van elkaar zien, context
en focus, hetis zoals een vader een kind behoeft, een model een referent, een
subject een object (en omgekeerd).

Focus en context. Een voorbeeld. Ik ben me op dit moment bewust van mijn
aanwezigheid in mijn kantoor. Dat staat in de tuin, aan de bosrand in Zeist.
‘Mijn aanwezigheid in het kantoor’ is de focus, de specifieke entiteit waar ik
me bewust van ben. Die focus is welbepaald: ik zit op mijn rode stoel (stoel,
wolkje perspectief), vijf meter van het raam (zit op stoel, loop vijf passen, ben
bij raam), de muziek schalt uit de luidsprekers, een glas rode wijn staat voor
me. ‘Mijn aanwezigheid in het kantoor’, de focus, het is een wolkje perspec-
tief (complex genoeg dat wolkje, overigens, daar niet van).

Dat wolkje ‘mijn aanwezigheid in het kantoor’ is een focus in een veel breder
omspannend net van perspectief. En dat nu is mijn bewustzijn, zich bewust
van mijn aanwezigheid in mijn kantoor. Het kantoor staat achter mijn huis
in Zeist, niet ver van Utrecht. Als ik zodadelijk opsta en naar mijn huis loop,
vind ik daar een immer enthousiaste Berner Sennenhond (nee, dat moet ik
anders formuleren, hij vindt mij en niet zo voorzichtig). Vaak ligt hij ook hier
aan mijn voeten in mijn kantoor, dan is hij juist weer onderdeel van de focus.
Ik zit in mijn kantoor om mijn boek te schrijven, om aan mijn levensdoelen
tegemoet te komen, omdat ik dat op een of andere manier moet. Mijn kan-
toor, van waaruit ik ook mijn brood verdien. Het zijn maar een paar flarden
van het netwerk dat zich bevindt om die focuswolk heen.

Als ik me bewust ben van mijn aanwezigheid in het kantoor onderscheid ik
dus twee wolken van perspectief, de een als kader (ik die me bewust is van),
de ander als kern (datgene waar ik me bewust van ben).

Nog een voorbeeld. De aanslag op de Twin Towers. Die aanslag, vliegtuigen,
rook, menselijk leed (de focus), die waren we ons scherp bewust. Maar velen
van ons waren zich ook bewust van de bredere implicaties daarvan. De grens
in bevattingsvermogen die verlegd werd. De nieuwe frontier die gelegd was in

114 Slechts op het niveau van ‘alles’ snijdt het syllogisme hout.

115 Zoals de modelrelatie het ervaren perspectief scheidt in een object- en een subjectwolk.
precies zo functioneert het onderscheid tussen een bewustzijn en datgene waarvan het
zich bewust is. En ook hier is er sprake van een grensgebied.



Leven

terrorisme. Het ontbreken van sociale moraliteit bij de plegers. De onbezon-
nen omgang van ons westerlingen met andere culturen. De ongemakkelijke
positie van de vele mensen die zich niet gerepresenteerd voelden door deze
aanslag. Een ontzettend complex netwerk van perspectief werd in een slag
ervaren (de context).

Bewustzijn is de context van een focus. De focus is dan hetgeen dat ingeka-
derd wordt door de context. Dit eenvoudige tweeledige beeld is eenvoudig
generaliseerbaar naar meerdere niveaus van bewustzijn. Zo ben ik, als ik een
kop koffie zet in mijn kantoor, gefocust op apparaat, kop en koffie, maar met
mijn bewustzijn weet ik me ook in mijn kantoor.

De mens en de wereld als emergente eigenschappen

Alles is perspectief. Alles ontwikkelt zich in perspectief. Alles emergeert,
rijst op uit de wolk van perspectief. De ultieme consequentie daarvan is dit:
ook de mens, de wereld, de maatschappelijke praktijk, ze emergeren op het
zich immer ontwikkelende recursieve weefsel van perspectief.

Het als pluriforme mensen samen leven in onze gedeelde wereld, het ontwikkelt zich
in perspectief.

Het lijkt op het eerste gezicht te bizar voor woorden. De mens, de wereld, ze
zijn er toch gewoon? De mens is toch de maat van alle dingen? Wil ik nu ook
nog de laatste vaste grond onder onze voeten wegslaan? Ben ik nu helemaal
de weg kwijt? Maar kijk nog eens om u heen. Dat mens en wereld steeds wor-
den, emergeren, in plaats van star daar te zijn ligt zo enorm voor de hand, dat
we het nauwelijks kunnen zien.

De baby wordt geboren en ontwikkelt zichzelf, ontwikkelt een beeld van
de omgeving, koppelt zichzelf aan zijn omgeving, vormt de noties van een
sociale, mentale en fysieke wereld en wordt zo langzaamaan een mens-in-de-
wereld (ik heb het al beschreven). Je kinderen (en je hond en de politici die je
representeren) groeien, ontwikkelen, koppelen aan hun eigen werelden, die
je maar ten dele deelt met hen. Je zelfbeeld, je beeld van je omgeving, je beeld
van jezelf in je maatschappelijke praktijk ontwikkelt zich in de tijd. Kijk ook
hoe je eerst lid wordt van een groep, door geboorte, woonplaats, inschrijving
voor een opleiding, een arbeidscontract of een lidmaatschap en dan ook één
wordt met die groep.

We ervaren het leven vanuit het nu. Maar de mens, de wereld, ons naieve beeld
van mens in de wereld is niet, het is geworden. (En het wordt continu!) De notie

157



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

dat mens en wereld, met alle sociale groepen daarin, op al die schaalniveaus,
er niet gewoon zijn maar letterlijk steeds ontstaan is juist helemaal niet raar.
We staan erbij terwijl het overal om ons heen gebeurt, het gebeurt in ons-
zelf.

Leren is een veel te smalle term voor dit proces, waarin we onszelf en de ande-
ren en onze gedeelde wereld construeren. We trekken onszelf, pluriforme
mensen in een gedeelde wereld, continu uit het onbegrepen moeras dat we
nog niet ervaren, we boetseren, we modelleren onszelf en de wereld uit, in
perspectief. We neigen er hardnekkig naar ons duale wereldbeeld, het eind-
product van ons leven tot dan toe, te hanteren als starre maat voor het maat-
schappelijke samenlevingsproces, een proces van jewelste waarin telkens vele
nieuwe mensen en nieuwe werelden ontstaan. Geen wonder dat we dan de
emergentie van ons zelfbeeld, ons wereldbeeld, ons begrip van maatschap-
pelijke praktijken niet meer zien. Ultieme projectie, ik zei het al eerder.

Pluriformiteit maar dan anders

Nu is ook de essentie van de menselijke pluriformiteit te begrijpen vanuit zijn
fundamenten. Als we medemensen zien, groepen of individuen, zien we ze
allereerst als medemensen. We gaan er voetstoots vanuit dat ze verwant zijn
aan ons, op vele manieren. En ze verschillen daarnaast ook nog, zoals de bak-
ker verschiltvan de politicus, zoals de allochtoon verschilt van de autochtoon,
zoals de buurvrouw verschiltvan uzelf. En als we een medemens of een andere
culturele groep tegenkomen waarvan we oprecht vinden dat ze onmenselijke
dingen doen? Neem een seriemoordenaar of een psychopaat of een cultuur
die kinderoffers brengt als een extreem voorbeeld. De verwantschap wordt
dan wel dunnetjes. We zijn gewend vanuit het starre nu menselijke plurifor-
miteit te zien als de marginale afwijking van waarin we hetzelfde zijn.

Door de mens, de wereld als emergente eigenschappen te beschouwen zien
we nu ook een radicaal andere interpretatie. De ultieme pluriformiteit van de
wandelende perspectievenwolk is de norm; de gedeelde basis van ons pluri-
forme mensen in een gedeelde wereld drijft daar bovenop. Opnieuw werpen
we een diepe blik op de veranderbaarheid van onze maatschappij. Niet het
omgaan met starre pluriformiteitis de kern, maar het emergeren, laten arran-
geren, hetlaten groeien van nieuwe vormen van menselijke verwantschap.

Zelfbewustzijn en omgevingsbewustzijn
Het bewustzijn is als een school haringen in een zee. Het beweegt, splitst zich
en komt weer bijeen, richt zich steeds anders, wordt groter en weer kleiner,



Leven

is dicht en gecondenseerd en dan weer wijds en open. In zijn grootste vorm
heeft het besef van het gehele perspectievennetwerk (de school haringen is
gedistribueerd over de gehele zee). Ik noem deze situatie voor het gemak het
integrale bewustzijn. Het integrale bewustzijn ervaart ons-in-de-wereld.
Richt het bewustzijn zich naar de rechter zijde van het wereldspectrum, dan
ervaart het een notie van een wereld die zich opdringt, confronterend, een
objectieve wereld die van buiten komt, als een bron van initiatief. Althans die
doemt daar aan de grens van het bewustzijn steeds weer opnieuw op. Zodra
we ons ervan bewust zijn, is er sprake van interpretatie. Wat die wereld is
zonder onze interpretaties, we kunnen het niet ervaren. Het is het befaamde
das Ding an sich (dDas), het ding zonder onze waarneming, te onderscheiden
van das Ding fiir sich (dDfs), het ding zoals wij het waarnemen. Het bewust-
zijn neemt hier de vorm aan van een basaal omgevingsbewustzijn. Het omge-
vingsbewustzijn modelleert en ervaart wat daar opdoemt als een wolk van
perspectief. De omgeving wordt door een omgevingsbewustzijn ervaren als
perspectief.

En kijkt het bewustzijn naar de andere (linker)zijde, dan ervaart het uitein-
delijk een subjectieve notie van er zelf zijn als individu*® of als groep*’. Het
bewustzijn neemt hier de vorm aan van een basaal zelfbewustzijn. Dat zelf-
bewustzijn treedt naar buiten, wordt als het ware steeds zelfbewuster, het
creéert, modelleert ook hier al ervarend een wolk van perspectief. Jezelf (of
je groep, al meer naar rechts) wordt door een zelfbewustzijn ervaren als per-
spectief.

We hebben nu een zelfbewustzijn (een deel van het integrale bewustzijn
bekijkt een zelf) en een omgevingsbewustzijn (een deel van het integrale
bewustzijn bekijkt een omgeving van buiten). Ze zijn in hoge mate symme-
trisch. Beiden ervaren perspectief. Beiden zijn modellen; ze groeien als het
ware vanuit een van de eindjes van het wereldspectrum naar binnen.

Beiden kennen ook hun eigen bron van initiatief. Het zelfbewustzijn is bij
uitstek onderhavig aan wat wij — als mens inmiddels — benoemen als onze
vrije wil. De ene keer willen we dit, de andere keer willen we dat en we kun-
nen kiezen, ook dat is wil. Deze subjectieve variabiliteit is de pendant van het

116 Ook sub-individuele actoren zijn mogelijk. Als ik twijfel tussen twee opties maak ik van
beiden immers een beeld, ik heb dan twee deelidentiteiten.

117 Welke groep danook: een gezin, de medewerkersvan een bedrijf, de mondiale psychologen,
de westerse mens, vrouwen, het maakt niet uit.

159



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

160

objectieve gegeven dat de omgeving buiten ons zich iedere keer op andere
wijzen confronterend toont.

De vrije wil en de dynamische omgeving, het zijn manifestaties van de dyna-
miek vanuit de eindjes van het wereldspectrum. Zelfbewustzijn treedt de
omgeving tegemoet, het interpreteert, het extrapoleert, het experimenteert,
het modelleert, het anticipeert. De omgeving komt van buiten af naar binnen,
hij confronteert.

Een spectrum van menselijk bewustzijn

Het leven draait om het handhaven van correspondentie tussen beide zijden
van het wereldcentrum. Inmiddels bevinden zich daar aan de zijkanten een
zelfbewustzijn (links) en een omgevingsbewustzijn (rechts).

Het integrale bewustzijn schildert, modelleert met bedachtzame en woeste
stroken en strookjes en veegt ze weer weg. Stilzitten is er niet bij, want de
eindjes van het spectrum hebben zo hun eigen agenda’s. Zowel het zelf-
bewustzijn als het omgevingsbewustzijn is aan verandering onderhevig, de
een ervaart vrije wil, de ander ervaart veranderingen in de omgeving en de
brug moet geslagen worden. Het leven vereist correspondentie. Ook allerlei
andere noties van bewustzijn (zoals groepsbewustzijn, strategisch bewust-
zijn, maatschappelijk bewustzijn) ontstaan bij het slaan van deze brug, ik
kom er nog op terug. Binnen het integrale bewustzijn kunnen zo verschil-
lende categorieén onderscheiden worden.

En bijna terloops ontstaan zo hier de noties van mens, wereld en mens-in-de-
wereld. Filosofisch gesproken constitueert het integrale bewustzijn ons-in-de-
wereld. Het integrale bewustzijn ervaart met zijn zelfbewuste deel (links) een
‘zelf” (als individu of groep) en met zijn omgevingsbewuste deel (rechts) een
confronterende omgeving. Het zijn beiden (mens én wereld) emergenties, die
ontstaan op het groeiende en bewegende weefsel van perspectief.

Dat handhaven van correspondentie, daarin maak je als mens alle ervarin-
gen, emoties en gevoelens mee die bij een mensenleven horen. Op je meest
ellendige momenten, als alles waar je om geeft bedreigd wordt, ervaar je de
grootste kloof tussen omgeving en jezelf, weet je jezelf en de wereld om je
heen niet meer te verbinden, ben je totaal ontheemd. Op je meest euforische
momenten surf je als een geweldenaar op de dynamische golf die de steeds
veranderende kloof*® gevuld houdt, je bepaalt hem zelfs en je blijft met ver-
bijsterende eenvoud overeind.

118 Nee, ik denk niet dat je euforisch bent als je geen kloof ervaart in een statische situatie, dat
is meer iets van vegeteren, eindeloze verveling.



Leven

Als hetintegrale bewustzijn alleen scherp naar links en naar rechts kijkt is de
kans groot dat er van correspondentie niks terecht komt. De wolken perspec-
tief raken elkaar dan helemaal niet. Ze kunnen dan ook niet in samenhang
ervaren worden. Als mens-in-de-wereld ervaren we dan niet. Er is sprake van
dissociatie, we zijn volledig introvert, als sociale mens zijn we dan dood (zie
figuur).

erzijn

Geen samenhang; als sociale mens zijn we dood

En soms is de relatie er juist wel, maar nog niet zo heel stevig en stabiel. Als
een kind datvoor het eerst op de kermis komtofals een mens die in de rouw is.
Als een land onverwachts hetjuk van een totalitair en onderdrukkend systeem
afwerpt. Als je je eerste onderneming start. Of als een emigrantin een nieuwe
cultuur zijn bestaan moet heruitvinden. Juist dan komen zelfbewustzijn en
omgevingsbewustzijn optimaal tot hun recht, ze zijn ieder voor zich optimaal
in beeld maar slechts in matige correspondentie. We zijn dan — in opperste
concentratie, bewust en reflectief — mens-in-de-wereld (zie figuur).

erzijn

Gedeeltelijke samenhang; reflectief leven

161



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

En soms zijn beide zijden ten nauwste en uiterst stabiel verbonden met
elkaar™. Er is dan geen reden voor het integrale bewustzijn om zelfbewust-
zijn en omgevingsbewustzijn als van elkaar te onderscheiden noties te zien.
De mens gaat dan op in de wereld. Als je diep in gedachten verzonken over de
snelweg rijdt, doet zich ten aanzien van het rijden precies deze situatie voor:

erzijn

Stabiele samenhang; zelf- en omgevingsbewustzijn gaan in elkaar op

Onderbewust en onbewust zijn
Ook omgekeerd kun je het spectrum eenvoudig begrijpen. Het onderscheid
tussen zelf en omgeving, subject en object wordt als vanzelf helder (zie figuur).

119 Deze situatie is wezenlijk anders dan als de kloof zich steeds snel vergroot en dan weer
gedicht wordt. Dan ben je in flow.



Leven

(model en referent vallen uiteen)
(zelf- en omgevingsbewustzijn vallen uiteen)
Volledige dissociatie

A

Onbewust (van de omgeving) Overlap

kleiner

Reflectief bewust (van de omgeving)

Routineus bewust (van de omgeving)

Modelrelatie

Intuitief bewust (van de omgeving)

Overlap

Onderbewust (van de omgeving)
groter

v

Volledige correspondentie
(zelf- en omgevingsbewustzijn smelten samen)
(model en referent smelten samen)

Bij een uiterst stabiele verbinding tussen ‘er zijn’ en de wereld buiten het erva-
ren (das Ding an sich) ben je als mens (of groep) onderbewust. Onderbewust
is de situatie dat een netwerk van perspectief aanwezig en dit gehele netwerk
uitstekend gekend en zonder kiertjes is (het geheel is helder verlicht). Het
bewustzijn gaatvolledig op de automatische piloot. Het is juist het ons ultiem
vertrouwde van waaruit de notie van het zelf (ikzelf, wijzelf) ontstaat.

Maar als de verbinding opener wordt, naarmate er ruimte begint te kieren
tussen beide zijden (je krijgt ze niet samen in perspectief) neemt het belang
van een van elkaar te onderscheiden zelfbewustzijn en omgevingsbewustzijn
steeds verder toe. Je wordt van onderbewust steeds bewuster. Van onderbe-
wust ga je zo via intuitief (er gloort iets maar het is mistig), bewust (gerou-
tineerd) en reflectief (jezelf in je omgeving bekijkend) naar de situatie dat de
kloof zo groot wordt dat hij niet meer is te overzien (onbewust).




Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Bij intuitief bewust gaat het om een breed bestaand perspectivisch netwerk,
maar is het minder goed gekend (de verlichtingsgraad is een beetje minder).
Maar we voelen dat we goed zitten en vertrouwen daarop, ook al kunnen we
niet exact duiden waarom. Succes is niet verzekerd, maar toch voelen we wat
gebeuren moet. Het is het domein van de voetbalspits die schiet, de topscha-
ker die zet. Routineus bewust is de situatie dat we onze directe perspectivi-
sche omgeving goed kunnen overzien, er is licht genoeg in de omgeving, we
passen echter wel op voor kleine afwijkingen die de verwachte gang kunnen
verstoren. Het is als wandelen op een bospad. Bij reflectief bewustzijn kennen
we delen van onze directe perspectivische omgeving, maar ervaren ons ook
aan de rand en zijn daarom uiterst alert op wat er kan gaan gebeuren in onze
directe omgeving. Vergelijk het met schuifelen in een pikdonkere gang: voetje
voor voetje gaan we verder, maar we vrezen ieder moment in een diep gat te
kunnen vallen. We weten dat we kunnen vallen. We anticiperen confrontatie
(maar daarover verderop meer). Daarom zijn al onze zinnen gespannen.

Bij onbewustzijn ten slotte ervaren we niets omdat er geen perspectivisch
netwerk te ervaren is. Ons ‘zelf’ is volledig gedissocieerd van het andere,
de omgeving. Zo ervaren we dat ook, als we naar een bewusteloos of overle-
den iemand kijken. Zijn zelf is afwezig; maar zijn omgeving, dat andere dat
noodzakelijkerwijs buiten hem is gaat door. Is de kloof helemaal niet meer te
dichten, dan stop je zelfs mens-in-de-wereld te zijn. Maar ook een gebeurte-
nis om de hoek van de straat, waarvan je geen besef hebt, is een uitstekend
voorbeeld.

Zoverandert het bewustzijn van karakter, naarmate de kieren en gaten groter
worden. De oorsprong van het particuliere, het zelf; ligt in het onderbewuste.
De oorsprong van iets anders (iets ‘niet zelf’) ligt in het onbewuste.

Heideggers fameuze voorbeeld van de timmerman die opgaat in zijn timme-
ren (de hamer is terhanden) en daaruit treedt als de steel breekt (de hamer
is dan pas voorhanden) kan eenvoudig begrepen worden als een ontwikke-
ling langs deze lijn. De timmerman gaat dan van onderbewust naar reflectief
bewust; de hamer wordt van terhanden voorhanden. De omgeving verandert
en confronteert het onderbewuste zelfbewustzijn zo met een nog te over-
bruggen kloof.

Bewustzijn en entropie
Voor mensen met ook een natuurwetenschappelijke achtergrond dringt zich
hier de vergelijking met het entropiebegrip op. In de statistische mechanica



Leven

beschrijft de entropie het aantal mogelijke microscopische configuraties'>®
van een systeem. Zoals één dobbelsteen zes configuraties kent en een rijtje
van twee dobbelstenen zelfs 36. Ook perspectievennetwerken kennen hun
configuraties. (Als ieder geconfigureerd perspectiefje gemiddeld evenveel
energie kost, dan spoort entropie zelfs met energie'>'.)

Als er nu geen sprake is van kieren in het netwerk (scheuren in de school
haringen), hangt het netjes samen (ook al is het gehele netwerk complex), het
is stabiel en vrijwel in rust. Dit is de onderbewuste toestand.

Beginnen er kieren te ontstaan, bijvoorbeeld tussen zelf- en omgevings-
bewustzijn (de juiste manier van fraseren is feitelijk dat zelf- en omgevings-
bewustzijn dan beginnen te emergeren) dan zal het (onder)bewustzijn de
brug trachten te slaan, het netwerk herconfigureert, resoneert en oscilleert
om de brug te realiseren.

Eerst zijn we ons dat nog maar nauwelijks bewust; we zijn ons intuitief
bewust (bijvoorbeeld zoals we kleren dragen in een normale werksituatie; dat
weten we nauwelijks). Worden de kieren en scheuren tussen zelfbewustzijn
en omgevingsbewustzijn nog wat groter, dan zal ons bewustzijn steeds gro-
tere inspanningen moeten plegen om de brug te slaan. We worden routineus
bewust, dat zijn we bijvoorbeeld als we op een bospad lopen.

Worden de kieren en scheuren nog groter (het bospad wordt erg steil en er
is een ravijn naast of collega’s wijzen je erop dat je iets niet goed doet of je
vrouw heeft buikpijn), dan worden we ons reflectief bewust. We hebben dan
een expliciet model van hetgeen waarvan we ons bewust zijn en daar spelen
we op allerlei manieren mee (dat gaat grotendeels overigens weer intuitief
en routineus) om het pas te maken. We zijn modelleur! De entropie is hier
maximaal.

De kieren kunnen steeds groter worden, tot op het moment dat we nauwe-
lijks nog grip op de situatie hebben. We ervaren extreme stress of grootse
verwondering, zoals in een oorlogssituatie of op de intensive care of als kind
op de kermis. We worden dan teruggeworpen op de meest vertrouwde en
basale perspectieven die we kennen. Het gaat om overleven of degenen die je
ten diepste lief hebt of je ouders die je zullen helpen. Het integrale bewustzijn

120 Situaties waarin een systeem zich kan bevinden.

121 Zie de structuur-proces-effort relatie op pagina 6o van Henk Diepenmaat (1997), Trinity,
Model-based support for multi-actor problem solving, beschikbaar via het internet op url
http://dare.uva.nl/en/record/24151. Ook de formule E=mc? gaat in wezen uit van een derge-
lijke vergelijking, maar dan met twee leden in plaats van drie.



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

166

doet zijn uiterste best om de brug te slaan, maar het aantal beschikbare con-
figuraties om de brug te slaan neemt domweg af (je verliest met recht de grip,
je raakt het initiatief kwijt).

De kloof kan onoverbrugbaar worden. De grip is dan helemaal weg, we zijn
nu onbewust geworden (iets dat fundamenteel anders is dan onderbewust; de
kloof'is volkomen; hier helpt welhaast geen configureren meer aan). Als deze
situatie zich ontplooit zoals hierboven beschreven is dat beangstigend. Maar
hij doet zich heel vaak voor als normale situatie; ik ben me bijvoorbeeld niet
bewust van welke auto’s zich nu bewegen op de straat langs het bos voor mijn
huis. En als ik ’s morgens mijn woning verlaat ben ik me grotendeels onbe-
wustvan de exacte gebeurtenissen die zich daar die dag gaan voltrekken.

Bij het slaan van de brug kunnen we zowel ons zelfbewustzijn veranderen (is
die situatie die me niet bevalt eigenlijk wel zo onaantrekkelijk?) als ons beeld
van de omgeving (hé, dat is geen sperwer, dat is een valk). Doorgaans betreft
het een combinatie. Het betreft modelleren in perspectief.

Bewustzijn en entropie

Soorten bewustzijn volgens deze indeling onderscheiden zich dan op grond
van entropie. Bij onder- en onbewustzijn is de entropie het kleinst. Het reflec-
tieve bewustzijn is de situatie waarin de entropie het grootst is. De kloof tus-
sen zelf- en omgevingsbewustzijn is dan dusdanig dat vele configuraties de
brug kunnen slaan.



Leven

Het leven als modelleerproces

Het integrale bewustzijn tracht de brug te slaan tussen de meest basale oor-
sprong van er zijn en de onbegrepen omgeving buiten onze ervaring. Hier-
binnen ontstaat een modelrelatie tussen de mens (als individu of groep) en
zijn omgeving. Onder bepaalde omstandigheden (afdoende grote kieren)
ontstaan binnen de omvattende modelrelatie namelijk de noties van zelfbe-
waustzijn ter linkerzijde en omgevingsbewustzijn ter rechterzijde. Dat gebeurt
als er (morfologisch gesproken) sprake is van een pluk perspectieflinks, een
pluk perspectief rechts en een zekere maar niet volledige overlap daartussen.
Met het zelfbewustzijn wordt de notie mens ervaren, met het omgevings-
bewustzijn de omgeving. De reflectieve mens leeft bewust.

Het perspectief dat ervaren wordt door het zelfbewustzijn is toegankelijk, het
staat letterlijk dicht bij het er zijn, bij jezelf, tot je beschikking. De bekend-
heid, wendbaarheid, manipuleerbaarheid, aanpasbaarheid, stuurbaarheid
van het perspectief dat ervaren wordt door ons zelfbewustzijn, onze private
wereld is in onze beleving zo enorm veel groter dan die van ons omgevingsbe-
wustzijn. Ons zelfbewustzijn, we beschikken erover, we richten het vrijelijk
naar de omgeving die ons overkomt. We ervaren een vrije wil.

Feitelijk is hier sprake van een tautologie. Juist omdat we het perspectief ter
linkerzijde zo goed kennen en gemakkelijk kunnen bespelen is het zelfbe-
wustzijn immers dichterbij. Ditin tegenstelling tot het perspectief ter rechter-
zijde, dat moeten we steeds construeren vanuit een situatie van confrontatie;
de omgeving overkomt ons als mens.

En zo ontstaat precies hier de gangbare blik op ons in de wereld, binnen de
kaders van het gehele netwerk van perspectief, zoals ervaren door het inte-
grale bewustzijn. De mens die de wereld kent (mentaal) en kan manipuleren
(fysiek). De mens die een subjectief model>> maakt van een objectieve ruim-
telijke wereld, de referent'>3 buiten hem.

122 Het maakt niet uit of dit model mentaal, mathematisch, logisch, fysiek, of wat dan ook
is. Het model is een interpretatie, modelleren is het slaan van de brug, het leggen van de
modelrelatie. Wordt er geinterpreteerd, dan is die interpretatie uiteindelijk een onderdeel
van er zijn.

123 Het maakt niet uit of deze referent mentaal, fysiek, sociaal of wat dan ook is. Wordt hij
beschouwd als onderwerp van interpretatie, dan wordt hij op dat moment objectief, en is
het uiteindelijk een onderdeel van dDas.




Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

168

Bewustzijn als heden

Wat is verleden, wat is heden en wat toekomst?

De toekomst komt als het ware confronterend op het heden af en het heden
laat zichzelf weer achter als verleden. Toekomst slaat via heden om in verle-
den. Dat is een redenering die opgehangen is aan de confronterende omge-
ving die steeds op ons af komt. Maar tegelijkertijd vormt het verleden ons
beeld van het nu en werpt zijn schaduwen, zijn verwachtingen vooruit in de
toekomst. Verleden slaat via heden om in de geanticipeerde toekomst. Dat
is een redenering die opgehangen is aan het zelfbewustzijn dat zijn wortels
heeft in het verleden en steeds anticiperend vooruitblikt'>+,

We kunnen ons bewust zijn van het verleden, het heden of de toekomst. Maar
in het heden zijn we ons het meest zelfbewust, waarvan dan ook, dat is een
ijzeren wet. Bewustzijn, het ervaren van iets anders, zelf, echt en direct, dat
is het heden. Het is het immer voortschrijdende scharnierpunt, de immer
opschuivende frontier in het perspectievennetwerk dat ons-in-de-wereld
vormt, waar we ons geplaatst weten. We zijn gesitueerd in het hier en nu, op
basis van en met weet van ons verleden en anticiperen de toekomst. Als onze
anticipaties blijken te kloppen, constitueren ze nieuw perspectief (en als ze
dat niet doen verwerpen we ze; dat heet, het bleek dan tiberhaupt geen per-
spectief). We leven en we leren in perspectief.

Bewustzijn als bias

We kunnen als mens de toekomst slechts begrijpen en tegemoet treden op
basis van perspectieven uit het verleden, door flexibele inzet van het perspec-
tievennetwerk dat reeds ervaren is. Dat is een mooi mechanisme. Maar het
heeft één belangrijke beperking. We kunnen slechts begrijpen op basis van
reeds aanwezig perspectief. En dit nu is de bias, de vooringenomenheid waar
we als mens maar nauwelijks uit kunnen stappen. Het vormt immers onze
identiteit, het maakt ons mens-in-de-wereld, geeft ons mensen grip op de
wereld. Het bewustzijn dat ons plaatst, dat ons richting geeft, het perspectie-
vennetwerk dat ons-in-de-wereld constitueert, dat ons laat leven is daarmee
ook onze ultieme vooringenomenheid.

124 Heidegger blikt hier over mijn schouder mee!



Leven

Bewustzijn als gevangenis

Als we —naast de enorme positieve kracht van het bewustzijn — haar negatieve
aspecten niet beseffen spijkeren we onze voeten vast, terwijl we het wereld-
spectrum moeten dansen. De dingen zijn dan zoals ze zijn en we ervaren ze
als niet veranderbaar.

Ik herinner me een indringende presentatie van Frans van der Hoff van Max
Havelaar die zijn verhaal vertelde over 25 jaar samenwerking met Mexicaanse
koffieboeren. Hij wilde kleine boeren in ontwikkelingslanden een faire prijs
geven voor koffiebonen door coOperaties te stichten. Die strijd heeft mensen-
levens gekost. Dat is heel wrang. Maar wat bij mij ook is blijven hangen, is dat
de betreffende boeren in eerste instantie dachten dat de situatie nu eenmaal
was zoals hij was, ze waren arm, onveranderbaar arm, het was voor hen een
feit, een gegeven.

Al Gore was in Nederland om zijn film An Inconvenient Truth onder de aan-
dacht te brengen. Een indringend en communicatief overdonderend in elkaar
gestoken document over de onzekerheden en gevaren van een door mensen-
hand versterkt broeikaseffect. En de consequenties van een daadwerkelijk
optredend rabiaat broeikaseffect zijn erg wrang. Maar wat bij mij vooral is
blijven hangen is zijn constatering dat de meeste mensen domweg niet gelo-
ven dat we als mensheid bij machte zouden zijn zoiets als een extreem broei-
kaseffect te veroorzaken. Het past niet in ons bewustzijn. We denken dat we
onze aarde niet kunnen veranderen op een dergelijke wijze, op een dergelijke
schaal en dus zien we het niet. Zelfs als de voortekenen op zijn minst extreem
verontrustend zijn.

Perspectiefis zo bezien niet alleen de drager van ons leven, maar ook de wor-
tel van alle stagnatie, alle inflexibiliteit, de wortel van alle dogmatiek. Dat is
waar ik op doel, als ik zeg dat we het resultaat van ons leven tot nog toe niet
blind moeten gebruiken als absolute norm voor onze toekomst*s. Want dan
leren we niet, dus leven we niet.

De centrale rol van emergentie voor wereldverbeteren

Emergentie is het proces waarin betekenis oprijst in een bewustzijn. We kun-
nen als mens slechts begrijpen op basis van reeds ervaren perspectief. Het is
de basis van ons (over)leven, maar lijkt soms ook een onontkoombare dwang-
buis, zoals bij de koffieboeren van Max Havelaar voordat ze zich organiseer-

125 Ik herformuleer hier opnieuw mijn argwaan ten aanzien van een onversneden universa-
lisme en fundamentele dogmatiek.



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

170

den. Maar een dwangbuis hoeft het niet te zijn. Wat we immers kunnen doen
is precies dit besef diep tot ons door laten dringen, zodat we weten dat dat-
gene wat ons grip geeft, ook onze ultieme bias is. We moeten leven als in een
experiment, nietals in een dwangbuis. We moeten ons vizier openen voor een
betere toekomst. Ook op grote schaal, juist ook op maatschappelijke schaal.
En dat kunnen we met ons reflectieve maatschappelijke bewustzijn. Als we
daar maar genoeg van doordrongen zijn kunnen we ruimte maken voor emer-
gentie door ons open te stellen, ons oordelen uit te stellen, ons eerst breder te
oriénteren, te leven met verschillende hypothesen, ons daadwerkelijk te ver-
diepen in anderen en onze samenhang met hen.

Wat we dan feitelijk doen is reflectief werken aan onze eigen identiteit, onze
gezamenlijke identiteit, aan ons gezamenlijke bewustzijn, aan ons samen-
leven in deze gedeelde wereld. We kunnen dan samen werken, samen model-
leren aan maatschappelijke perspectief.

We zijn immers niet alleen wie we samen zijn, we worden ook wie we samen

worden. Onvermijdelijk. Iedere dag weer opnieuw.



1.c Een filosofie van de
maatschappelijke
praktijk






Kantelpunt

De centrale vraag van dit boek is: hoe kunnen we als pluriforme mensen soci-
aal™® samenleven in een gedeelde wereld? Dit hoofdstuk vormt een kantel-
punt bij de beantwoording van deze vraag.

Alle vastigheid aan flarden

De hoofdstukken tot nu toe vormen welbeschouwd één grote omkering. Van-
uit een vrij statische dualistische beschouwing van de maatschappij als men-
tale mensen in een materiéle wereld ben ik stapsgewijs steeds dieper gaan
graven. Alles wat er is, welke notie, welke entiteit dan ook, is ook ontstaan en
wordt steeds samengesteld uit perspectief™.

In de zoektocht naar de basis van alles wat er is eindigde ik zo op paradoxale
wijze bij een perspectivische filosofie zonder vaststaande inhoudelijke ankers.
Niets waarvan we dachten dat het er gewoon is staat nog fundamenteel over-
eind. Alle vastigheid lijkt aan flarden. Dat geldt niet alleen voor filosofische
noties, dat geldtvoor alle noties, alle dingen, zelfs voor de mens en zijn wereld.
Ze zijn er niet op voorhand en ze zijn er niet permanent, nee, ze emergeren, ze
worden, ze ontstaan. Maar waar vinden we als mens vaste grond onder onze
voeten in het perspectivische moeras? Dat moeras waar we zelf uit emerge-
ren?

Wereldverbeteren is een menselijke notie

Ik begon dit boek met een boude bekentenis. Ik ben een wereldverbeteraar!
Wellicht was u er nog niet zo van doordrongen, maar ook u bent een wereld-
verbeteraar. En dat niet alleen omdat u tot aan deze pagina bent gekomen met
lezen.

126 Ik laat het aspect sociaal nog even liggen tot in deel 2: Ethiek
127 En omdat dit weefsel van perspectief altijd voortgaat kunnen we het niet ervaren. Wat we
ervaren is immers perspectief: situatie; verandering, situatie.

173



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

174

Mensen koesteren allerlei overtuigingen. Ze vinden bijvoorbeeld dat ook hun
medemensen, andere levensvormen, een landschap, een ecosysteem, biodi-
versiteit, toekomstige generaties of wat dan ook, bestaansrecht hebben en dat
ze daar mede voor verantwoordelijk zijn. Maar noodzakelijkerwijs vinden ze
dat als mens of groep®. Vele anderen vinden ook juist van niet of vinden iets
anders. Weer anderen zal het een zorg zijn. Die streven hele andere dingen na.
De kwestie is glashelder. Ieder mens of iedere groep mag dan zijn eigen verbe-
ternoties bezitten, ontwikkelen en koesteren. Maar wereldverbeteren is bij uitstek
een menselijke, intentionele activiteit. Wij, de mens (als individuen of groepen)
willen graag onze wereld verbeteren opdat hij ons, de mens beter past’. De
mens, een wereldverbeteraar.

Dat wereldverbeteren doen we op kleine schaal, in kleine kring. We bouwen
een huis, schilderen een muurtje en gaan relaties aan. Idem op grotere, maat-
schappelijke schaal. We ontwikkelen zo bijvoorbeeld wereldomspannende
maatschappelijke instituties, communicatie- en vervoersystemen. We richten
de Verenigde Naties op en voeren wereldoorlogen.

Kantelen

Maar op welke fundamenten kunnen we nog staan, van welke fundamenten
kunnen we onszelf afzetten als we de wereld, het kleine stukje direct om ons
heen of onze integrale maatschappelijke praktijk, willen verbeteren? In welke
wereld nemen wij in hemelsnaam onze beslissingen? We lijken verder weg
van beantwoording van de centrale vraag van dit boek dan ooit. In de hoofd-
stukken tot nu toe zocht ik vooral terug en vond ik een zich immer ontwik-
kelende en herarrangerende wolk van perspectief.

Die wolk moet getemd! Vanaf nu ga ik daarom weer op zoek naar vastigheid,
fundamenten, een plek om te staan voor de mens, de wereldverbeteraar. Ik
zal dan in verdere hoofdstukken een nieuw maatschappijbeeld laten oprijzen
vanuit de hervonden fundamenten in de integrale wolk van perspectief. We
bevinden ons hier op een kantelpunt van het perspectivisch structuralisme
naar de filosofie van de maatschappelijke praktijk.

128 Wellicht wil een fiets ook zéIf wel roesten, zou Schopenhauer kunnen beweren. Maar dat is
dan een intentionaliteit, dat impliceert een bewustzijn dat niet het onze is.
129 Zie ook Hannah Arendt, Vita Activa.



Een fenomenaal conflict

Ik zoek voor de mens weer vaste grond in het perspectivische moeras. En in
die zoektocht stuit ik op een fenomenaal filosofisch conflict. Allereerst zal ik
in de paragraaf Twee filosofische oerthema’s de centrale vraag van dit boek filo-
sofisch herformuleren. De twee wellicht meest fundamentele en problemati-
sche filosofische thema’s blijken er samen in voor te komen. Dat maakt meteen
glashelder waarom het zo’n ontzettend lastige vraag is. Ik zal ook de redenen
waarom de thema’s zo problematisch zijn belichten.

Dan ga ik in de paragraaf Oplossingen voor de oerthema’s in op de wijze waarop
het perspectivisch structuralisme de twee oerkwesties oplost. Dat is eenvou-
dig. In de hoofdstukken hiervoor zijn de antwoorden al gegeven. Ik schiet
hier slechts de bal in het doel.

Apartkan de filosofie van de praktijk dus goed met beide oerthema’s uit te voe-
ten. Maar de combinatie van beide oerthema’s, dat resulteert in een levensgroot
en fundamenteel conflict, zo betoog ik in de paragraaf De oerthema’s op ram-
koers. Dit fundamentele conflict staat beantwoording van de centrale vraag
van dit boek op imposante wijze in de weg.

Twee filosofische oerthema’s

Al sinds de oude Grieken staan twee oerthema’s centraal in het filosofische
dispuut. Ze hebben beiden een dualiteit als kern: Wat is de mens en wat is de
werelds° en Zijn de dingen of worden ze? Beiden vragen zijn hoogst relevant voor
de centrale vraag van dit boek™’. Mens en wereld staan expliciet erin genoemd.
Zijn en worden impliciet: de pluriforme mens en de gedeelde wereld zijn er,
waar samenleven een worden betreft.

130 De eerste herkennen we als een variant van de mind-matter problematiek.
131 Hoe kunnen we als pluriforme mensen (sociaal) samenleven in een gedeelde wereld?

175



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

De centrale vraag kan nu filosofisch scherp geherformuleerd worden als een
hybride van deze twee vragen'*: Zijn de mens en de wereld of worden zij? De
kernvraag voor de wereldverbeteraar combineert, zo blijkt, twee van de las-
tigste filosofische vragen. De pragmatische constatering dat het zo ontzet-
tend moeilijk is onze wereld te verbeteren vindt hier zijn filosofische wortel.

Maar waarom zijn die twee oerthema’s nu zo problematisch? Op allebei ga ik
hieronder in.

Wat is de mens, wat is zijn wereld?

Er bestaan vele interpretaties van wat de mens is en wat zijn wereld. Ik noem
er een paar:

De mens is de maat van alle dingen, aldus Protagoras. Dat was in de oude
Griekse wereld een opzienbarende stelling. Evenals nu was toen de meest
voorkomende vooronderstelling dat de wereld er gewoon is. Protagoras ver-
woordde feilloos als een ‘oerfenomenalist’ een nauwe afhankelijkheid tussen
de mens en zijn wereld.

Met die afhankelijkheid wordt nog steeds op allerlei manieren gestoeid.
Mentalisten vinden dat de gedeelde, de materiéle omgeving op zijn best een
bijproduct van ons denken is. Materialisten en behavioristen stellen daarte-
genover dat het denken op zijn best een bijproduct van een fysieke wereld is,
als het iiberhaupt al erkend wordt. Dualisten onderkennen mens én wereld als
totaal van elkaar verschillende domeinen (de mind-matter problematiek).
Ook ieder tijdsgewricht, iedere plaats en iedere groep genereert zijn eigen
definities; ze zijn historisch, geografisch, cultureel en nog op vele andere
manieren gegroeid en bepaalds. De prehistorische mens, de middeleeuwse
mens, de 17e eeuwse mens, onze tijdgenoten en de mens van de 22e eeuw;
bergbewoners en polderlanders; rijken en armen; Islamieten en hedonisten;
de bewoners van verschillende wijken van Amsterdam, hun definities (hun
interpretaties) van mens en wereld verschillen.

De meningen zijn op zijn zachtst gezegd nogal verdeeld. En dat heeft een
diepe oorzaak. Als je de mens en zijn wereld, samen de maatschappij, wil
definiéren loop je namelijk tegen een hele fundamentele handicap aan: het is

132 Het ethische aspect van sociaal samenleven laat ik hier nog buiten beschouwing, dat komt
aan de orde in deel 2: Ethiek.
133 Zie ook Plessner in Rudiger Safranski’s Heidegger en zijn tijd en Charles Taylor in Sources of the

Self.



Een fenomenaal conflict

onmogelijk dit a-historisch te doen. Want wat is immers de bron van plurifor-
miteit anders dan een andere historiciteit? Dat wordt door universalisten, de
zoekers naar eeuwige en vaststaande waarheden4, als een groot probleem
ervaren. Ga er maar aanstaan, aan het definiéren van mens en wereld! Het
betreft met recht een filosofisch oerthema.

Zijn de dingen of worden ze?

Dan de tweede: zijn de dingen of worden ze? Voor dingen mag u wat mij betreft
van alles lezen, gedachten, stoeptegels, bierbrouwerijen, maatschappelijke
deelpraktijken, als het maar ervaren wordt. Ook deze kwestie leidt iedere keer
weer tot immense paradoxen, al sinds de oude Grieken. Heraclitus stelde al
2500 jaar geleden dat je niet twee keer in dezelfde rivier kunt treden. ‘Panta
rhei kai ouden menei’: alles stroomt, en niets blijft’ss.

Tijdgenoot Parmenides was het daar grondig mee oneens. Hij stelde dat alle
waarnemingen bedrieglijk zijn, omdat ze niet over de onveranderlijke dingen
gaan. Die laatste categorie, dat zou echte kennis zijn. Zijn is waar, worden
slechts schijn®®. Ik heb Zeno’s verhaal van Achilles en de schildpad al aange-
haald om aan te geven hoe zijn en worden enorm in de knoop kunnen raken.
Plato trachtte de tegenstelling tussen Heraclitus en Parmenides op te lossen
door een universele en bestendige ideeénwereld te onderscheiden van aardse,
tijdelijke manifestaties. De idee Paard is te onderscheiden van alle materiele
manifestaties van individuele paarden in onze zintuiglijke werkelijkheid'’.
Maar herinnert u zich de ijssalon? En ook een individu als levend en lerend
wezen is welbeschouwd een contradictie in termen. Wat is dat individu
immers nog als hij verandert waar je bijstaat? Hij is én hij wordt'3®?

134 De notie van een eeuwig woekerend perspectiefvooronderstelt niet de positie van een uni-
versalist. Ik benoem dit expliciet als een speculatie: ik kan het niet bewijzen, niet ervaren
maar de vooronderstelling werkt. Ik beken mij hiermee opnieuw als een pragmatist.

135 Heraclitus, Spreuken. Hij zegt overigens ook: ‘Inzicht hebben is iets van universele aard.’

136 ‘Op deze weg zijn vele kentekenen dat wat is niet is ontstaan en onvergankelijk is, uniek,
uit één stuk, onwrikbaar en niet te vervolmaken. Het was niet ooit en zal ook niet ooit zijn,
daar hetnuin zijn geheel bijeen is, één is, aaneengesloten is.” Uit: Parmenides, Het leerdicht.
De kennis van wat is.

137 Plato, Over de ziel van de mens. Plato is de oerdualist, omdat hij hier een fundamenteel onder-
scheid maakt tussen lichaam en ziel; zichtbaar en onzichtbaar; veranderlijk en onveran-
derlijk. Een voorondersteld onderscheid waar ik nog veel over zal zeggen. Ook Aristoteles
verwierp overigens de zogenaamde Platoonse sfeer al door juist te stellen dat er geen Idee
bestaat los van de individuele paarden. Mensen ervaren paarden en zo ontwikkelen ze de
essentie van paard in hun menselijke ziel.

138 Ditis eenvariantvan het syllogisme van Aristoteles.

177



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Als klein jongetje van pakweg vijf jaar oud, op vakantie aan het Noordzee-
strand, bouwde ik met mijn broer zandkastelen langs de vloedlijn. Grachten,
bergen, de geulen lopen vol water. Je past je kasteel aan, eerst kleinschalig,
dan grootschalig, berg wordt gracht, gracht wordt weer berg, nog een gang.
Wat er verandert en wat hetzelfde blijft, ik had het zelf voor een groot deel
in de hand, maar ook het zeewater speelde zijn eigen spel en aan het strand
en de zee in hun geheel kon ik weinig veranderen. Ik vond het fascinerend
als kind. Dat is nog steeds zo. Wat verandert er en wat blijft hetzelfde> Het is een
fundamentele vraag die twee zijden van dezelfde medaille betreft, situatie en
verandering, zijn en worden, statica en dynamica, ze vormen elkanders impli-
caat®,

Je kunt verandering slechts ervaren tegen de coulissen van wat hetzelfde blijft
en je kunt situaties slechts ervaren tegen de coulissen van wat verandert. Je
kunt in extremo slechts ervaren wat verandert™ en je kunt slechts bewust ver-
anderen wat je ervaart. Maar het probleem is nog veel groter. In de paragraaf
Situaties en veranderingen liet ik zien dat situaties overgaan in veranderingen
en omgekeerd en dat ze zelfs uit elkaar bestaan. Neem tocht, toch echt een
moleculair proces, een verandering van de positie van moleculen, maar een
situatie als je het raam sluit om tocht te laten verdwijnen. Ook dat is voor
onversneden universalisten een onoverkomelijke, niet acceptabele uitkomst.

Dat haasje-over fenomeen geldt als je het raam sluit. Het geldt ook voor het
verbeteren van onze maatschappij. Wat verandert er en wat blijft hetzelfde.
Je kunt de dingen niet absoluut vastslaan, ze lopen dan als fijn zand tussen
je vingers door. Zijn of worden, ook deze kwestie is met recht een filosofisch
oerthema!

139 Watiets anders is dan een cirkelredenering!

140 Misschien denkt u hier: maar dat gebergte daar, dat verandert in mijn beleving helemaal
niet en ik ervaar het toch echt! Maar dat is weer denken in oude categorieén. Dat gebergte
verandert wel degelijk. Het is een enorme pluk perspectief. U ziet het steeds op andere
manieren, vanuit andere hoeken en als u er tegenaan rijdt of wandelt, iedere keer is het
weer ander perspectief, weer een andere ervaring. En neem eens een geologisch standpunt
in, dan ziet u hoe absurd het is te denken dat gebergten niet veranderen. lets wat er echt,
altijd, universeel is, ervaar je niet. Je kunt het slechts vermoeden, erover speculeren, zoals
ik doe in dit boek. Dat zit zelfs al expliciet en intrinsiek in de definitie van perspectief.



Een fenomenaal conflict

Oplossingen voor de oerthema’s

Voor beide filosofische oerthema’s levert de filosofie van de praktijk overrom-
pelend eenvoudige oplossingen. Dat komt omdat niet zozeer de oplossingen
z¢€1f problematisch zijn, maar de vraagstelling op voorhand al de problemen
impliceert. Ik vat de antwoorden, die vraag én oplossing behelzen vanuit deze
filosofie hieronder samen, de onderbouwingen vindt u reeds voorafgaand in
dit boek.

Oplossing voor de definitie van mens en wereld

A-historische definities van mens en wereld zijn onmogelijk, dat is de funda-
mentele handicap bij dit filosofische oerthema. In termen van de filosofie van
de praktijk is deze handicap eenvoudig te doorzien. Deze filosofie is immers
doordrenkt van één centraal gegeven en dat is de onversneden combinatie
van historiciteit (reeds ervaren, reeds doorlopen perspectief) en toekomstge-
richtheid (anticiperend en confronterend, in samenhang: nog te doorlopen
perspectief) van welke notie dan ook die we in het nu ervaren'#. De handicap
geldt overigens voor definities van alle dingen, alle begrippen, alle noties, alle
ervaringen, van wijnfles en baby via emoties tot de integrale maatschappe-
lijke praktijk.

En daarom ben ik er ook heel snel mee klaar. Ik wil namelijk helemaal geen
a-historische definities van mens en wereld, van maatschappij, van wat dan
ook geven. In tegendeel. Ik vind dat een heilloze onderneming. Laat ‘univer-
sele’ noties maar flink problematisch en bestaande definities maar flink his-
torisch zijn. Zo passen definities, begrippen, noties en alle ervaringen steeds
optimaal bij het leven van ddt moment'+,

Die fundamentele handicap bij het formuleren van universele definities voor
mens en wereld, mijn handicap is het niet. Ik loop er luchtigjes omheen. His-
toriciteit is geen handicap, het resulteert juist in betekenis!

141 Op die combinatie, en dan vooral de toekomstgerichte pendant, kom ik in het boekdeel
Ethiek overigens nog uitgebreid terug.

142 Oververwantschap met evolutietheorie, die hier om de hoek komt kijken, in het hoofdstuk
Perspectivisme Vergeleken meer.

179



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

180

Oplossing voor de kwestie zijn of worden

De oplossing voor de kwestie zijn of worden is zo mogelijk nog eenvoudiger.
Ddt er steeds dingen kunnen zijn of worden heeft zowel te maken met de oor-
sprong van onszelf als met de onbegrepen wereld om ons heen (das Ding an
sich). Maar ¢f iets is of wordt, situatie of proces is ligt niet buiten ons, maar
wordt bepaald door het bewustzijn dat het ding, de notie, wat dan ook ervaart.
We ervaren als mensen-in-de-wereld.

Tocht bij een open raam is een proces voor de fysicus en een ongewenste situ-
atie voor de genieter van een glas wijn bij dat open raam. Of iets een situatie of
een proces is, hangt af van het perspectief dat op dat moment ervaren wordt.
(Zie ook de paragraaf Situaties en veranderingen in het hoofdstuk Filosofische
noties in perspectief.)

Onversneden universalisme

Dit raakt de kern van mijn wantrouwen jegens onversneden universalisme,
onversneden dogmatiek, eeuwige waarheden of die waarheden nu weten-
schappelijk, religieus of politiek van aard zijn. Ik wil daarbij meteen opmer-
ken dat ik veel respect heb voor omvangrijke deelgebieden van wetenschap,
religie en politiek. Het wetenschappelijke zoeken naar robuuste kennis, het
hanteren van religieuze ankers voor een mooie maatschappij, het benoemen
van politieke grondslagen voor optimaal leefbare maatschappijen, alle drie
benoemen ze diepe behoeften aan vastigheid van de menselijke soort, als een
soort tegengewicht voor perspectivische chaos.

Maar onversneden universalisme wantrouw ik op drie gronden. Ten eerste is
het volgens mij filosofisch-wetenschappelijk niet te bewijzen. Dit boekdeel
beschrijft mijn onderbouwing daarvoor: alles wat is, wordt ook. En omdat
het worden steeds maar verder gaat kan een universeel zijn filosofisch-weten-
schappelijk gezien niet onderbouwd worden.

Datvoert wetenschappelijk universalisme af, maar laat nog voldoende ruimte
voor religieus en politiek universalisme. Daarvoor gelden mijn tweede en
derde argument om van onversneden universalisme af te zien: ethisch gezien
kunnen universele waarheden vroeg of laat gaan knellen en pragmatisch
gezien is het daarom niet handig ze universeel geldend te verklaren™.

Ten aanzien van het ethische argument geldt dat niet op voorhand vaststaat
datieder universeel dogma ook daadwerkelijk ethisch gaat knellen. Voor alles

143 Voor de oplettende lezer: argumentatie — zo ook logica — is in mijn woordenboek een vari-
antvan pragmatiek! Zie ook mijn kritische commentaar bij het syllogisme van Aristoteles.



Een fenomenaal conflict

geldt immers dat de toekomst ook confronterend op ons af komt. Een onbe-
twiste leerstelling of dogma zou nog eeuwen vanaf nu uitstekende diensten
kunnen bewijzen. Maar we kunnen het niet weten. Juist daarom moet, ethisch
gesproken, een claim tot onversneden universaliteit niet aangehangen wor-
den. Het impliceert weerstanden tegen aanpassing ervan, zodra dat aan de
orde is. De wereldgeschiedenis staat bol van wrange voorbeelden. Maar over
Ethiek in deel twee van de serie meer.

Ten aanzien van het pragmatische argument geldt dat dit boek het samen-
leven in een gedeelde wereld ook vooral beschouwd als een proces ‘om te’.
De noodzaak van een sterk ethisch of ten minste normatief besef hierbij is
evident. Correspondentie in termen van het wereldspectrum moet steeds
opnieuw gezocht en gevonden worden. Zodra dogma’s serieus weersproken
worden is het tijd ze te heroverwegen en ik heb zo mijn twijfels bij handha-
ving tot na het einde van hun pragmatische houdbaarheidsdatum.

Tijdelijke dogmatiek (pragmatische dogmatiek, in afwezigheid van tegenar-
gumenten) kan overigens geen enkel kwaad, daarom kan ik mij ook goed in
de posities van vele politieke, religieuze en wetenschappelijke leiders, ouders/
opvoeders en medewerkers van de explosievenopruimingsdienst vinden. En
als iemand striktvoor zichzelf sterk hangt aan bepaalde universele principes,
mijn zegen heeft hij.

Universele claims van de één, die ook anderen betreffen, daar richt mijn afwij-
zing zich op. En daarom wil ik mijzelf hier toch tot één persoonlijk dogma
bekennen en dat is het verwerpen van universele dogmatiek, daar waar deze
zich richt op de maatschappelijke praktijk.

Structuur en betekenis in deze filosofie

Mooi. Problemen opgelost. Dat die oplossingen voor beide filosofische oer-
thema’s zo eenvoudig zijn spreekt me aan. En onversneden universalisme...
voor mij liever niet.

Maar toch rijzen er nu ook vragen over het filosofische gehalte van dit boek-
deel. De hierboven gegeven antwoorden geven — oppervlakkig beschouwd —
wel heel weinig vaste grond onder de voeten. Hiermee rijst een prangende
vraag: handelt dit boekdeel wel over filosofie?

Ik haal een treffend ambivalente zin van Thomas Nagel aan, die het probleem
duidelijk maakt:

‘Philosophy cannot refuge in reduced ambitions. It is after eternal and nonlocal
truth, even though we know that is not what we are going to get.’

181



182

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Wordt die zoektocht naar eternal and nonlocal truth, naar universele vaste
grond onder de voeten nu zo maar opgegeven? Werp ik door mijn antwoor-
den het filosofische kind niet met het fenomenologisch-pragmatische bad-
water weg? Nee, dat is niet het geval. Iedere filosofie kent zijn eigen eternal
and nonlocal truth™4. Nu ja, truth... Iedere filosofie heeft zijn eigen wortels, zijn
a-priori basis, zijn vooronderstelde en dus speculatieve fundament. Alles is
gedrag, alles is wil, alles is mentaal, alles is materie, alles is water, alles is
rede en waarneming, alles is geest, alles is informatie, alles bestaat uit een
paar basiselementen, alles beweegt, het zijn voorbeelden van de wortels van
andere filosofieén.

De wortel van deze filosofie is eenvoudig dit: alles is perspectief'4s. Haar dyna-
mische basis is kort en bondig dat de integrale, woekerende, soms chaotische
wolk van perspectief steeds maar doorgaat4® en het concrete ervaren steeds

144 De termen eternal en nonlocal zijn volgens de filosofie van dit boek overigens niet eens oor-
spronkelijk; ook zij emergeren op het weefsel van perspectief.

145 Vind ik nu dat de wortel van deze filosofie, met zijn beeldende manifestatie van vernet

perspectief er echt en altijd en a-priori is? Ik moet bekennen van niet. Dat zou ook in fla-
grante tegenspraak zijn met alles waar deze filosofie voor staat. ledere a-priori stelling-
name is immers, zodra hij met waarheid verward wordt, onversneden dogmatiek en u weet
inmiddels, daar heb ik een broertje dood aan. Ik heb deze wortel gekozen en zolang als hij
werkt, werkt hij. Tot dusverre werkt hij verrassend goed. Op het spectrum van dogmatisch
stilstaan en frivool rondvlinderen zult u mij nooit star aan de dogmatische kant vinden.
Bovenstaande woorden van Nagel indachtig en Voltaire (‘ik kan uw mening nog zo abject
vinden, maar ik zal uw recht verdedigen om die te uiten’) dubbel omdraaiend: ik kan mijn
filosofie nog zo veelbelovend vinden, ik zal evengoed al mijn krachten inzetten om hem aan
flarden te schieten. Want, Nietzsche parafraserend, wat hem niet ten onder brengt maakt
hem sterker. En redt hij het niet, is er een betere, dan moet hij maar plaats maken voor die
betere, of er ten dele in opgaan. Om het in een contradictio in terminis te zeggen: pragma-
tisme moet je niet half belijden.
De wortel van deze filosofie, hetimmervoortwoekeren van perspectief, we kunnen het niet
eens ervaren, al zouden we willen. lets dat altijd voortwoekert, en vanuit deze optiek dus
niet verandert, laat zich immers per definitie niet vangen in perspectief, dat een basale
discrete en rudimentair temporele verandernotie betreft. De wortel van deze filosofie, het
is iets waarvan ik aanneem dat het zo zou kunnen zijn. Filosofisch gesproken mag u hetvan
mij best eventjes een dogma noemen. Als u mij er maar niet aan houdt, en steeds luistert
naar de tegenargumenten. Met tijdelijke dogma’s kan ik goed leven. (Eén dogma dat ik
zeker aanhang is deze: geen universele dogmatiek!)

146 lets dat steeds maar doorgaat kan volgens deze filosofie niet ervaren worden, omdat alles
wat we ervaren perspectiefis (situatie, verandering, situatie). lets wat altijd maar doorgaat
is ertrouwens ook continu (sic: is er continu). Proces en situatie vallen in de oneindigheid op
paradoxale wijze samen, en kunnen niet ervaren worden. Dat is waarom ik deze filosofie,
die staat op perspectief, ook een speculatie noem en geen wetenschap.



Een fenomenaal conflict

weer ophoudt. En geen enkele concrete ervaring kan aan het ervaren van zijn
samenstellende delen vooraf gaan'+.

Joseph Luns, Nederlands minister van Buitenlandse Zaken, Secretaris-Gene-
raal van de NAvO en Realpolitiker van welhaast buitenaardse proporties, stelde
dat een groot voordeel van een klein land als Nederland is, dat het zo enorm
veel buitenland heeft. Met perspectief is het eender. Het heeft structuur en
(dus) betekenis. En hoe minder je op voorhand inhoudelijk (qua betekenis)
vastlegt, hoe meer ruimte er voor emergentie is. Vandaar de karige recursieve
definitie van perspectief. Structureel gezien is ieder perspectief qua betekenis
maximaal beperkt (want een voor de rest inhoudsloos drieluik van beginsi-
tuatie, verandering en eindsituatie). Tegelijkertijd bevat het weefsel van per-
spectief (zich altijd maar herarrangerend en recursief ontwikkelend) al de
mogelijke betekenis, al het mogelijke ervaren, het al4%.

Uit dit weefsel emergeert de ervaring, de betekenis. Inhoudelijk gezien omvat
ieder perspectief in separatie een individuele ervaring. Leeg glas; schenk vol;
vol glas. De beide situaties en de verandering verwijzen ieder naar een pluk
perspectief die de bijbehorende betekenis constitueert. Emergentie is het pro-
ces waarin een deelwolk perspectief betekenis krijgt. Betekenis komt neer op
het uiteenwerken van het constituerende perspectief.

In principe kun je met alleen structuur en zonder inhoudelijke betekenis
toe. In principe zijn perspectieven immers anders dan andere, omdat ze zich
anders in een perspectivisch netwerk bevinden®. De structuur woekert, we
ervaren dat deel wat we ervaren als betekenis, als een immer doorgaande flux
van telkens één (doorgaans samengesteld) perspectief.

Dekernvan het perspectivisch structuralisme is daarom beeldend voorgesteld
als een immer voortwoekerend, chaotisch, recursief, zich steeds weer herar-
rangerend weefsel van perspectief. Vrijwel pure structuur. Daarin emergeren

147 Ditimpliceert geenszins dat je alleen maar kunt stapelen en groeien. Je kunt ook best eerst
een oppervlakkige ervaring hebben, en deze later detailleren, verdiepen op basis van nieu-
we ervaringen. Maar de gedetailleerde ervaring gaat ook dan niet vooraf aan het specifi-
ceren van de oppervlakkige. ledere systemische stap gaat gepaard met zijn eigen emerging
en vanishing properties. Zie ook de discussies over abstractie en specificatie (transformatie),
extensie en restrictie (bouwstenen) in mijn proefschrift.

148 Over de randjes van dit al kom ik nog te spreken in het hoofdstuk De frontier van het mense-
lijke ervaren.

149 Inhoudelijke betekenis is isomorf met, nee is (unificeert met) structurele positie. Als struc-
tuur volledig isomorfis met betekenis, is overigens het onderscheid niet te maken. Zie ook
mijn discussie van de modelleerrelatie.



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

(en hier verlaten we de structurele wortel) alle ervaringsnoties, alle inhoud,
alle betekenis. Zoals sferen van bewustzijn en accenten van attentie.

Juist door deze combinatie van concrete geladenheid met betekenis en uni-
versele structurele flexibiliteit kan de filosofie van de praktijk zo eenvoudig
de beide filosofische oerkwesties aan. Wat er ook concreet aan betekenis, aan
inhoud ervaren wordt, het emergeert in een (als een) bewustzijn op het struc-
turele weefsel van perspectief. Betekenis en structuur, samen spelen zij het
perspectivische spel van het bewuste ervaren in het al.

De oerthema’s op ramkoers

Aan a-historische definities (van mens en wereld) hecht ik weinig praktische
waarde en of iets is of wordt, situatie of proces (verandering) is hangt af van
de beschouwer. Dat zijn heldere oplossingen voor ieder van de problemati-
sche oerthema’s apart. Maar die twee oplossingen hangen heel nauw samen
en eerlijk is eerlijk, ik moet het hier bekennen: juist samen zijn de oplossingen
enorm met elkaar in conflict.

Het conflict luidt als volgt: of iets is of wordt — situatie of proces is, statisch of
dynamisch is (oerthema 2) — hangt niet alleen af van de aard van wat ervaren
wordt, maar ook van de perspectief ervarende mens (oerthema 1). Maar de
mens valt niet a-historisch te definiéren. De mens emergeert immers zelf uit
perspectief. En voor iedereen verloopt dat emergentieproces — een historische
verloop van perspectief dat zijn leven vormt, maar ook voortvloeit uit iemands
voorgeschiedenis; zijn voorouders bijvoorbeeld — op kenmerkende manieren
anders.

Om deze reden is, en zie hier het conflict, het onmogelijk exact vast te stellen
hoe een ander iets in zijn omgeving ervaart’s°. En hoe kunnen we dan spreken
van een gedeelde wereld?

Het conflict rust op twee al eerder besproken wereldbeelden, het subjectieve
en het objectieve, die we inmiddels ook kunnen interpreteren in termen van
perspectief. In een tweede, iets bredere formulering luidt het conflict daarom
als volgt. Komt de mens nu voort uit, is hij onderdeel van een integrale per-
spectievenwolk of is de mens juist de vooronderstelde drager van perspectief die
een te verbeteren wereld ervaren kan? Is de mens onderdeel van en onderwor-

150 Dit verklaart bijvoorbeeld de subjectiviteit van getuigenverklaringen, maar zet bijvoor-
beeld ook het natuurwetenschappelijke fenomeen meetfout in een scherp filosofisch
licht!



Een fenomenaal conflict

pen aan de wereld of is de mens de drager van, de maker van wereldbewust-
zijn? Emergeert de mens zelf uit de integrale perspectievenwolk, of is de mens
juist de habitat van alle emergentie? Een eenvoudig dualisme van mens en
wereld doet aan de kern van dit conflict geen enkel recht. Immers, ik heb de
vraag reeds eerder gesteld, waar stopt dan de mens en begint de wereld? Het
conflict staat op indrukwekkende wijze een eenduidig antwoord in de weg op
de centrale vraag: wat betekent het als pluriforme mensen samen te leven in
een gedeelde wereld.







Wolken temmen

De mens als wolkentemmer

A-historisch valt de mens niet te definiéren. Maar het is extreem onbevredi-
gend dat de mens — vanwege bovenstaand conflict — helemaal niet gedefinieerd
zou kunnen worden. Immers, de wolk van perspectief moet getemd, willen
we als individu overleven (in de minimale variant) of met elkaar een sociale
samenleving vormen waarin iedereen zich wel voelt (in de maximale variant).
Ik laat het fundamentele conflict daarom nog even voor wat het is en redeneer
vanuit de mens. Mensen leven hun leven ergens in die chaotische wolk van
perspectief. Er is maar één manier om daarin overeind te blijven: door het
als mens temmen van de perspectievenwolk die ze ervaren. Daarom definieer
ik de mens hier wat losjes als pragmatische wolkentemmer. Als mens valt
er immers wonderwel met de perspectievenwolk om te gaan. Dit hoofdstuk
staat in het teken van een verkenning en beschrijving van diverse pragmati-
sche manieren om de wolk van perspectief te temmen en te plooien.
Mechanismen om te temmen helpen om als mens-in-de-wereld grip te hou-
den, om niet weg te zakken in de continue verandering, de continue wording,
de continue warreling van perspectief. Temmen we niet, dan zijn we als een
extreme variant van het jonge kind op de kermis. We bevinden ons dan in een
kakofonie van woekerend perspectief, we zijn overgeleverd aan de chaos.

De temmer plooit en herarrangeert de hem door de integrale wolk in het
gezicht geworpen perspectivische chaos, bewust of onbewust. Hij is zowel
slaaf als meester van het emergentieproces. Of dat nu mentaal, materieel of
hoe dan gebeurt, de chaos wordt waar mogelijk geconverteerd in orde. We
zijn hier terug bij het handhaven van correspondentie tussen de twee eindjes
van het wereldspectrum: de individuele wolkentemmer links, de hem in het
gezicht geworpen wolk rechts.

Temmen is als modelleren, temmen gebeurt ‘om te’. Om wijn te drinken, om
je te kunnen bewegen, om de maatschappij te kunnen begrijpen, om hem te
kunnen verbeteren. Je hebt vastigheid nodig om stappen te kunnen zetten.




Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

188

En die vastigheid creéer je zelf's. Je maakt zo de wereld begrijpelijk. De tem-
mechanismen resulteren in veilige ijsschotsen op de immer woelige en koude
zijrivier van perspectief waarop de temmer zich bevindt.
Ik wil hieronder enig idee geven van de vele ‘temwijzen’ die mogelijk zijn*s>.
Er zijn mooie en sterke temmechanismen, maar soms ook kraken ze luid (ik
benoem hier de essentie van de vele barstjes uit het hoofdstuk Barst). In het
hoofdstuk Filosofische noties in perspectief heb ik al vele temwijzen avant la lettre
gebruikt. Ik noem hier tijd en ruimte. Ook de verschillende ‘bewustzijnen’,
die sferen van attentie in het integrale bewustzijn dekken, zijn niets anders
dan temwijzen: tijdsbewustzijn (verleden, heden, toekomst); ruimtelijk
bewustzijn (hier en daar); zelf- en omgevingsbewustzijn; groepsbewustzijn,
reflectief bewustzijn.
Ik claim niet compleet of origineel te zijn in mijn opsomming en uitwerking
van temmechanismen, verre van dat zelfs, ik stip de mechanismen slechts
even aan. Vele mechanismen zijn in allerlei disciplines en op andere manie-
ren al wel eens beschreven en er zijn er vast meer. Wat wél origineel is, is
de specifieke invulling in termen van perspectief, de brede toepasbaarheid,
het constituerende vermogen van deze mechanismen als je ze plaatst op de
onderlegger van het immer in beweging zijnde perspectief. Ik introduceer de
temmechanismen hieronder in rubrieken, bespreek ze dan kort en werk ze
aansluitend verder uit'ss:

1a Tijd-ruimte in het materiéle domein

1b Formele en informele instituties in het sociale domein

2a Plukvorming

2b Padvorming

2¢ Hybriden van pluk en pad

151 Het s je notie van dit, nu, hier, Haeccitas (Duns Scotus).

152 Ik heb hierbij geen cognitief psychologische pretenties, niet alleen omdat ik geen cogni-
tief psycholoog ben maar dat is tevens een beperking van de schaal waarop de filosofie
van de praktijk werkt (cognitie is maar een deel van het alles omvattende perspectivische
domein). Het gaat mij juist erom aan te tonen hoe onze intuitieve wijzen van ervaren (men-
taal, materieel, zelf of omgeving, ruimtelijk, tijdelijk, wat dan ook) gezien kunnen worden
als een reeks trucs om één pragmatisch doel te bereiken: het temmen van wolken (orde te
scheppen in perspectief).

153 Zie mijn proefschrift voor een uitgebreide theorie (waaronder building block en transforma-
tion strategies) die de mechanismen 2, 3, 4 en 5 ook al beschrijft. Hoofdstuk 4: A generic
theory of qualitative modelling, bevat verder een uitgebreide beschrijving van recursiviteits-
processen. Ook Knowledge Distribution Space is eenvoudig herinterpreteerbaarin termen
van perspectief: Perspective Distribution Space. Punten zijn dan plukjes van perspectief,
trajecten zijn paden (zie verderop).



Wolken temmen

3a Abstractie

3b Specificatie

4a Categorisering

4b Specialisering

5 Hetwereldspectrum

De nummers 1a en 1b zijn twee brede categorieén van herkenbare, menselijke
temmechanismen. Nummer 1a temt de materiéle omgeving: de notie dat ons
heelal bestaat uit drie ruimtelijke dimensies met daarin materie in allerlei vor-
men — stoelen, lichamen, steden en planeten; en als vierde dimensie de tijd.
Nummer 1 b richt zich juist op mensgerichte temwijzen. Instituties of ze nu
formeel of informeel zijn, richten zich op kanaliseren en beinvloeden van de
medemens in het sociaal-maatschappelijke verkeer. Voorbeelden zijn geld,
macht, vertrouwen, wetten, maar ook culturen?s+.

De nummers 2 tot en met 4 zijn perspectivisch zuiver, in de zin dat ze werken
op perspectief en resulteren in perspectief. Dit in tegenstelling tot de num-
mers I: die bestaan volgens deze filosofie ook uit perspectief, maar zo zijn ze
althans in expliciete zin niet ontstaan.

De nummers 2 geven aan hoe je perspectieven kunt stapelen en rijgen (en
ontstapelen en ontrijgen), als lego- en dominosteentjes. Ervaringsnoties lei-
den zo tot andere ervaringsnoties. Zoals een wandeling en het veranderen van
een maatschappij ontstaan uit vele deelstapjes die op elkaar volgen, zoals een
piramide ontstaat uit het stapelen van steenblokken. Het betreft Building Block
strategieén; wordingsstrategieén: je laat dingen groeien en krimpen.

De nummers 3 geven aan hoe je uitgaande van dezelfde perspectieven deze
anders kunt interpreteren, op hogere of lagere systemische niveaus (maar
wederom in termen van perspectieven). Zoals een lange wandeling en een ver-
anderingvan een maatschappij bestaan uitvele deelstapjes. Zoals een piramide

154 Hetis gebruikelijk instituties vooral als formeel, expliciet bekrachtigd op te vatten. Maar ik
denk dat ook steeds maar weer informeel bekrachtigde conventies werken als instituties,
vandaar dit onderscheid tussen formeel en informeel, en ook opname van cultuur in insti-
tuties.



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

190

bestaat uit vele steenblokken. Het zijn Transformation strategieén; je herinter-
preteert ‘hetzelfde™s, iets wat er al is, op een ander (systemisch) niveau'sS.

De nummers 4 beschrijven hoe we herbruikbare ervaringen kunnen formuleren
door sets te maken van vergelijkbare constellaties perspectief en hun gedeel-
de kern als categorie te gebruiken. Zo herkennen we nieuwe honden omdat
ze dingen gemeen hebben met eerdere honden. En de meeste mensen, die we
al ontmoet hebben en die we nog ontmoeten zullen, kunnen teruggebracht
worden tot twee groepen: mannen en vrouwen. Ook dat is reuze praktisch. Ze
mengen overigens Building Block en Transformation strategieén.

Met name aan nummer 5, Het wereldspectrum, ken ik een hele bijzondere
status toe. Daarom reserveer ik voor de bespreking van dit temmechanisme
een apart en voor dit boek centraal hoofdstuk: Het wereldspectrum als meester-
dompteur.

1d. Tijd-ruimte in het materiéle domein

We begrijpen onze omgeving als drie ruimtelijke dimensies met als vierde de
tijd, gevuld met materie’s”. Dat is handig, zo kunnen we bijvoorbeeld dingen
situeren in de ruimte (de weg naar het treinstation via links- en rechtsaf of het
boek daar op de boekenplank) en temporeel ordenen in de tijd (eerst band lich-
ten, dan plakken, dan band er weer om). Zo handig is dat, dat verreweg ieder-
een zelfs vindt dat ‘het gewoon zo is’ (Kant noemt tijd en ruimte niet voor
niets aanschouwingsvormen). Wellicht zult u zelf de tijd-ruimte niet eens als
een temmechanisme gekandideerd hebben. Het is toch gewoon zo?

Toch is tijd-ruimte volgens deze filosofie geen fundamenteel gegeven maar
een ontstane manier om grip te houden op onze perspectivische omgeving
(zoals reeds verkend in het hoofdstuk Filosofische noties in perspectief). Het is
onmiskenbaar één van de meest omvattende, geweldige en welhaast onweer-

155 De notie ‘hetzelfde’ kan ook uitstekend in termen van perspectief begrepen worden, daar
is geen wereld buiten ons voor nodig. Als u een appel eet, zal na de eerste hap deze eerste
hap niet nog eens kunnen: dat perspectiefis geen onderdeel meervan de resterende notie
‘appel’. Als wij samen een appel willen eten, geldt hetzelfde.

156 De nummers twee en drie herbergen een bijzondere paradox: die van zijn en worden. Is een
piramide (building block) of wordt hij (transformation)? Ik heb deze dualistische paradox bij
het syllogisme van Aristoteles al benoemd, en zal hem zo meteen van zijn raadselachtig-
heid ontdoen.

157 Miller benoemde materie treffend als de permanente mogelijkheid van gewaarwording.



Wolken temmen

legbare temmechanismen die we onderbewust inzetten om de wereld om ons
mensen heen begrijpelijk te houden. Maar het is ook een mal die slechts werkt
voor ons omgevingsbewustzijn. Noties als denken, geloven en het mentale
domein passen er bijvoorbeeld helemaal niet in (zie ook de mind-matter pro-
blematiek). Rabiate behavioristen erkennen die dimensies niet eens door
een overspanning van dit temmechanisme (behaviorisme betreft een voor
mij maar moeilijk te begrijpen pars pro toto). En hij heeft zo zijn eigen barsten
(zie bijvoorbeeld Achilles en de schildpad en de verdeling van de verjaardag-
staart).

U zult de tijd-ruimte als werkhypothese niet licht opgeven en ook ik zal het
niet overleven als ik hem afdank. Ik zal hem dan ook flink gebruiken in het
boekdeel Pragmatiek. Maar wees alert, de eerste barsten zijn al aan het begin
van de vorige eeuw in de tijd-ruimte geslagen, ook al maken ze voor het zetten
van Koffie of andere aspecten van het dagelijkse leven niet uit. Ik ben helemaal
geen fysicus, maar als mijn intuitie me niet bedriegt, zullen er nog flinke gaten
in geschoten worden's®. Hoe uitstekend het mechanisme van tijd en ruimte
als werkhypothese ook mag functioneren in ons dagelijkse leven, ‘echt’ in de
zin van oorspronkelijk, alomvattend of zonder barsten is het niet.

1b Formele en informele instituties in het sociale domein

In het onderstaande vat ik instituties breed op als door mensen veroorzaak-
te, ingestelde of in stand gehouden arrangementen. Macht, wetten, fysieke
structuren, organisaties, culturen, geld en vertrouwen, het zijn slechts voor-
beelden van wijzen om het perspectief te temmen in het menselijke domein.
Macht heb ik, als jij iets doet omdat ik het wil; en wilde ik het niet, dan zou

158 De manier om grip te houden op onze omgeving met behulp van de vierdimensionale tijd-
ruimte is bijna common sense, maar sinds de opkomst van de kwantumfysica beginnen
er toch ook barsten in te komen. Tijd en ruimte zijn continu, en perspectieven discreet.
Beiden zijn ze systemisch, recursief. Losjes gesproken verhouden op perspectief geba-
seerd ervaren en tijd-ruimtelijk ervaren zich tot elkaar als de kwantummechanica zich
tot de generale relativiteitstheorie verhoudt, ten minste als ik perspectivisch ervaren ten
behoeve van deze vergelijking terugsnoei tot het materiéle domein. Vanuit een dogma-
tisch tijd-ruimtelijke opvatting zijn experimenten waarbij een observatie op plek 1 tege-
lijkertijd een verandering op plek 2 veel verderop veroorzaakt niet te bevatten. Vanuit de
fundamentelere beschouwing in perspectief betreft het gewoon een barstje in een buiten
zijn domein gebruikte perspectivische heuristiek (heuristiek: vuistregel om een probleem
of situatie te vereenvoudigen; perspectivische heuristiek: mechanisme om de woeste wolk
te temmen). Op dit moment wordt ‘sneller dan de lichtsnelheid’ niet begrepen, maar ook
die niet te overtreffen lichtsnelheid is een uitstekende kandidaat om ooit te ontmaskeren
als een hulplijn, een perspectivische heuristiek met zijn eigen barstjes.

191



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

192

je het anders doen. Wetten impliceren afspraken waar je idealiter van uit zou
moeten kunnen gaan, dat geeft rust. Fysieke structuren, zoals snelwegen-
netten en de Chinese muur, vormen elementen uit de door onszelf ingerichte
materiéle omgeving. Organisaties zijn afspraken tussen mensen om samen
dingen aan te pakken. Ook culturen zijn erg praktisch: als je onafgesproken
en ononderbroken met elkaar vele dingen op bepaalde manieren ziet, inter-
preteert en doet, scheelt dat een heleboel verwarring en chaos in het sociale
verkeer. Met geld kun je vele zaken tot één noemer herleiden, en vele mensen
tot vele zaken verleiden. En ook vertrouwen geeft je vastigheid in het moe-
ras: je neemt bepaalde zaken ten aanzien van anderen voor vaststaand aan
en hoeft ze daarom niet meer te betwijfelen of te controleren; je bouwt erop
voort.

Het zijn krachtige mechanismen, met ook hun barsten. Tegen macht kun je
in opstand komen. Wetten worden vaak overtreden. Culturen vormen zich en
vormen je onbewust. Gelukkig zijn niet alles en iedereen te koop. En vertrou-
wen, een prachtig mechanisme als het werkt, wordt regelmatig beschaamd.
Het is een zinloos concept zonder straf en vergeving, zoals Hannah Arendt
terecht observeerde.

2a Plukvorming

In de wolk worden dingen onderscheiden. Dingen zijn eenvoudigweg pluk-
jes perspectief. Je hebt enorme plukken (een maatschappelijke praktijk, de
wereldzeeén) en kleine plukjes (wijnfles, sinaasappel, jonge hond). Specifieke
plukjes (mijn hond) en generieke plukjes (een hond). Plukjes worden groter
door perspectief eraan toe te voegen (en kleiner door het weer eraf te halen).
Een kurkentrekker is een metalen ding, ook een instrument om wijnflessen te
openen en hij kan zelfs decoratief zijn (een decoratieve metalen kurkentrek-
ker). Ook concepten zijn plukjes perspectief. Die plukjes die groeien geduren-
de je hele leven. Het begrip ‘een jonge hond’ is het etiket voor perspectieven
die sinds je jongste jeugd verzameld zijn. Ze worden moeiteloos ingezet als
zich ‘een jonge hond’ aandient. De plukjes ontstaan, groeien gedistribueerd
in de tijd, maar worden vrijwel moeiteloos ingezet in het heden.

Om de schijnwerpermetafoor te gebruiken: het zoeklicht resoneert razend-
snel op een bepaalde plek in het netwerk (het plukje) heen en weer. Plukjes
zijn die plaatsen waar vaker geresoneerd wordt. Want plukvorming zonder
hergebruik, dat is pragmatisch gezien zonde van de ingezette energie. En
natuurlijk, iedere nieuwe jonge hond is anders, dus het plukje wordt razend-
snel gereconfigureerd, geknipt en wat uitgebreid (grijs in plaats van zwart,



Wolken temmen

geen staart door een ongeluk). Plukvorming, verwant aan het cognitief-
psychologische begrip chunks (ook al is dit begrip beperkt tot cognitieve, dus
mentale noties), is een uitstekend mechanisme om de wolk te temmen; om
snel en adequaat de brug te slaan.

2b Padvorming

In de wolk worden paden onderscheiden. Paden zijn eenvoudigweg ketens
van perspectief: de eindsituatie van het ene perspectiefis de beginsituatie van
een ander. De meest bekende voorbeelden zijn cognitieve associaties: bij een
bepaalde plaats denken we bijvoorbeeld steevast aan een bepaalde gebeurte-
nis. Het Ave Maria van componist Giulio Caccini heeft nog steeds een enorme
uitwerking op mij, omdat hetin de cd speler van mijn auto zat in de meest bar-
re episode van mijn leven tot nu toe. Maar ook het wandelen in een bos is niets
anders dan het aflopen van een keten van perspectief. Paden zijn de antago-
nistvan plukjes: ze slingeren zich door het netwerk (de schijnwerper volgt een
pad). Net als bij plukjes worden paden hergebruikt. De notie is verwant aan
cognitief-psychologische scripts (routinematige sequenties van acties waar
je weet van hebt, zoals dat je weet hoe je in stappen een fietsenband moet
plakken) maar, zoals gezegd, padvorming gaat veel verder, ook ruimtelijk of
muzikaal besef is niets anders dan padvorming: een mooi mechanisme om
snel de brug te slaan.

2c Hybriden van plukjes en paadjes

Complexe plukken kennen ook hun eigen paden. Zo springt Sam, onze Berner
Sennenhond, regelmatig op ruim anderhalve meter hoogte door de groene
taxushaag rondom onze tuin, om voorbijgangers enthousiast te begroeten en
deze in complete verbijstering te brengen: een kort moment ervaren ze een uit
het groen tevoorschijn brekend monster. Deze kleine sequentie van perspec-
tief hoort bij mijn plukje ‘Sam’. Sam is een hybride, een plukje van paadjes.

3a Abstractie

Abstractie, ik heb het begrip al hard aangepakt bij de bespreking van het
naieve modelbegrip. Het knarst en piept in het klassieke modelbegrip. Maar
in perspectief's® wordt het een wonder van helderheid en effectiviteit. Abstrac-
tie is niets anders dan een etiket plakken op een samenstelling van perspec-

159 In mijn proefschrift worden abstractie en specificatie meer uitgebreid besproken, die dis-
cussie is eenvoudig door te vertalen naar perspectief. Ook de ruimte KDS biedt een discre-
te ruimte waar allerlei emergente noties op gesuperponeerd kunnen worden. Die discussie
gaat dit bestek echter te buiten.

103



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

194

tief (bijvoorbeeld een wolk of een pad) en vervolgens dit integrale etiket te
laten figureren (als begin- of eindsituatie of verandering) in een perspectief
op een hoger aggregatieniveau. Neem bijvoorbeeld een stapeltje perspectief
dat samen een fles wijn vormt. Die bundelen we als ‘fles wijn’ en we vormen
het perspectief: fles wijn, geef aan buurman, buurman met fles wijn. We hebben
immers alle details die de fles samenstellen niet nodig in het overhandigen.

3b Specificatie

Specificatie'® is dezelfde route, maar dan andersom. We maken een doosje
dat een abstracter perspectief mede constitueert (bijvoorbeeld de beginsitu-
atie) open en zien dan het samenstellende perspectief. Wat eerst een auto is
om je te verplaatsen wordt een complex samengesteld technisch ding als hij
kapot gaat.

Abstractie en specificatie enerzijds, en anderzijds groepen perspectieven
samen nemen en weer splitsen; het zijn wonderbaarlijk krachtige temmecha-
nismen. Daarom nog een paar voorbeelden: Het eerste voorbeeld betreft een
kudde van 30 schapen. Ik kan deze interpreteren op verschillende manieren.
Bijvoorbeeld: het zijn 30 verschillende individuen of ze zijn juist allemaal
hetzelfde. Of: het zijn 3 mannetjes en 27 vrouwtjes. ledere interpretatie is in
principe mogelijk, het is slechts mijn eigen intentionaliteit die bepaalt wel-
ke de meest functionele is. Als ze een voor een in een rij de weg oversteken
en ik moet wachten, zijn ze allemaal hetzelfde (schaapjes tellen). Als ik wil
benadrukken dat ieder schaap een andere aanblik heeft, dan zijn het alle-
maal individuen. Als ik vooral geinteresseerd ben in hun geslacht, dan zijn
het 3 mannetjes en 27 vrouwtjes. Ik speel m.a.w. met de begrippen totaliteit
(de kudde), diversiteit (dertig individuele schapen) en vergelijkbaarheid (27
vrouwtjes en 3 mannetjes). Omdat dingen (de kudde, maar ook onderdelen
ervan) nu eenmaal een wolk van perspectieven zijn, verwijs ik feitelijk steeds
naar een bepaalde verzameling perspectief. Iedere interpretatie kent zijn
eigen perspectievenwolk (deelwolk).

Het tweede voorbeeld: een kogellager. Die bestaat uit twee ringen en 12
kogels. Twee soorten onderdelen dus, van de een 2 exemplaren (de ring) en
van de ander 12 (de kogel). Ik rafel de kogellager (als totaal) uiteen in ver-
gelijkbare en onvergelijkbare stukken. Ik verander van focus! Met kogels en
ringen separaat kan ik immers andere dingen doen dan met een kogellager

160 Zie vorige noot.



Wolken temmen

als geheel. Ik maak een zogenaamde systemische sprong. Ik raak eigenschap-
pen van de kogellager kwijt (vanishing properties) en krijg de eigenschappen
van de ringen en de kogels daarvoor terug (emerging properties). We kunnen
er zelfs mee spelen op numerieke wijze'®'. Dat zijn duizelingwekkende spel-
letjes, maar ze maken veel helder over het samenvoegen en weer splitsen van
wolken perspectief en wat emerging en vanishing properties feitelijk zijn. Het is
niets anders dan veranderen van focus in een grote perspectievenwolk.

4a Categorisering

Als we één jonge hond kennen in onze jeugd en daarna steeds meer jonge
honden leren kennen, ontstaat langzaam maar zeker een categorie. ‘Een
jonge hond’ kan opgevat worden als een plukje perspectief, dat voor vele ver-
schillende jonge honden opgaat. Het betreft steeds die doorsnede uit al die
individuele wolkjes perspectief die voor alle instanties opgaan. Voor paden
geldt hetzelfde (een pad is zelfs al een categorie, want wordt immers vaker
bewandeld).

4b Specialisering

Uitgaande van een categorie kunnen we ervaren dat sommige leden van de
samenstellende set toch niet volledig onder het categorie-plukje of paadje
passen. We komen bijvoorbeeld ook jonge honden tegen die woest grommen
en bijten, terwijl de categorie ze als vriendelijk, maar onstuimig benoemt.
Het wolkje is te groot!

De remedie is eenvoudig: we onderkennen naast ‘Jonge hond’ ook de plukjes
‘Vriendelijk’ en ‘Naar’. Plukje ‘Jonge hond’ plus plukje ‘vriendelijk’ resulteert
in de categorie ‘Vriendelijke jonge hond’, de andere is dan ‘Nare jonge hond’.

5. Het wereldspectrum

Deze vijfde temwijze is bijzonder. Het wereldspectrum plaatst de mensheid in
zijn wereld en verbergt de sleutel voor het ontwikkelen van een maatschappij-
beeld dat open staat voor verbetering. In het hoofdstuk Het wereldspectrum als
meesterdompteur zal ik de ontwikkeling van dat maatschappijbeeld in de vorm
van een filosofie van de praktijk voorbereiden. In het hoofdstuk De maatschap-
pij als multi-actor praktijk wordt die filosofie aansluitend gepresenteerd.

161 Dat heb ik al eerder gedaan in mijn proefschrift, in hoofdstuk 3.

195






Een magistrale paradox

Voorgaande temmechanismen leveren weliswaar nog geen helder beeld van
wat de mens en zijn wereld dan wel zijn, maar ze werpen wel een pragmatisch
licht op de wijze waarop de mens overleeft in zijn wereld. Het fundamentele
conflict staat echter nog steeds recht overeind. In een aantal stappen zal ik
hieronder het fundamentele conflict oplossen. Ik stuit eerst op een fundamen-
tele onzekerheidsrelatie en gebruik dan het wereldspectrum om het onoplos-
bare conflict te ontmaskeren als een magistrale pragmatische paradox.

Een bijzondere onzekerheidsrelatie

In zijn eerste formulering luidt het conflict als volgt. Het is onmogelijk exact
vast te stellen hoe een ander (iets in) zijn omgeving ervaart. De consequentie
hiervan is een fundamentele onbepaaldheid, een onzekerheidsrelatie. Hij is zo
voor de hand liggend dat we hem bijna niet kunnen zien. Bondig geformu-
leerd luidt hij als volgt: het is onmagelijk tegelijkertijd jezelf én een ander te
zijn. Ben je de een, dan weet je niet exact hoe de ander zijn wereld ervaart. Ben
je de ander, dan weet je dat natuurlijk wel. Maar dan ben je de een niet meer.
Vorm je met de ander samen een groep, dan weet je wel hoe de ander zijn
wereld ervaart, je ervaart dat dan immers samen. Dan unificeer je met de ander.
Je deelt dan een groepsbewustzijn. Maar als groep ben je je individualiteit
kwijt. ‘Een ander’ is simpelweg een individu of groep waarmee je niet een
bepaalde deelwolk van perspectief deelt.

Ik kan de onzekerheidsrelatie nu ook iets anders formuleren. Ik gebruik exact
dezelfde onzekerheidsrelatie, maar nu betrek ik hem niet op twee bewust-
zijnen (de één en de ander) en één focus, maar op een dubbele focus (bijvoor-
beeld een statische en een dynamische, van zijn en worden) in één bewustzijn.
Dat kan niet, omdat je dan immers tegelijkertijd de een én de ander zou zijn.
De onzekerheidsrelatie luidt dan als volgt:

197



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Voor één bewustzijn kan iets niet tegelijkertijd een situatie en een proces
zijn*®,

Dat is een interessante formulering, omdat hij op deze wijze een bijzonde-
re verwantschap toont met de onzekerheidsrelatie van Heisenberg'® uit de
kwantummechanica. Die stelt dat je van een deeltje niet tegelijkertijd plaats
(verwant aan situatie) en snelheid (verwant aan proces) kunt weten.

Een belangrijk verschil is dat, waar de kwantummechanica zich richt op
materie, de perspectivische onzekerheidsrelatie zowel het materiéle dls het
mentale domein (en feitelijk alles op de limieten na) dekt. Een intrigerende
overeenkomst is dat Heisenberg een grens stelt aan de nauwkeurigheid waar-
mee plaats en snelheid gekend kunnen zijn. Nauwkeurigheid (of liever: mate
van onbepaaldheid) speelt eveneens een cruciale rol in de ontmaskering van
het conflict als paradox.

Het wereldspectrum als meesterdompteur

Ik gaf al aan dat het wereldspectrum de sleutel herbergt voor oplossing van
het fundamentele conflict. Hieronder zal ik deze sleutel eruit lichten. Ieder
individueel mens heeft voor een deel zijn eigen, particuliere ervaringen. Dat
geldt voor mijn gedachten, maar het geldt ook breder dan dat, bijvoorbeeld
voor fysieke ervaringen. Zo voel ik op dit moment mijn stoel en zie ik op dit
moment wat zich afspeelt in mijn tuin (en u niet). Grote delen van het wereld-

162 In een meer gerelaxeerde variant: één bewustzijn kan niet tegelijkertijd twee perspectie-
ven ervaren. Er bestaat immers steeds maar één configuratie van recursief perspectief.

163 De onzekerheidsrelatie van Heisenberg die betrekking heeft op fysische deeltjes, stelt dat het
onmogelijk is om tegelijkertijd de plaats én de snelheid van een deeltje te weten (te meten)
metonbeperkte nauwkeurigheid. De meting zal namelijk het resultaat verstoren. Dat geldt
voor elementaire deeltjes uit de fysica, maar ook voor het opmeten van een appel. Immers:
zodra er een meting plaatsvindt, verandert deze meteen de plaats, de snelheid of allebei.
De onzekerheidsrelatie van Heisenberg ziet er als volgt uit: Ax Ap > 2%:
Met Ax = onzekerheid in de plaats, Ap = onzekerheid in de impuls (zeg maar snelheid) en
h = constante van Planck (6,63x10-34 Js).
Voor (veel) zwaardere deeltjes dan elementaire, zoals appels, stoelen, huizen of stuifmeel-
korrels, is de onzekerheid verwaarloosbaar want de constante van Planck is erg klein. In
termen van perspectief luidt de verklaring dat de meting het resultaat zal verstoren als
volgt: de wolk van perspectief verandert, waardoor de identiteit van het gemetene veran-
dert. Is die identiteit perspectivisch groot, dan maakt dat ene extra perspectiefje niet veel
uit (vergelijk de appel). Zie ook het syllogisme in het hoofdstuk Barst (Logisch).



Een magistrale paradox

spectrum, de integrale perspectievenwolk, alles wat door mensen'*+ ervaren
wordt, ervaren we dus als individuele mens helemaal niet, ze onttrekken zich
op fundamentele wijze aan onze individuele ervaring. Als ik beschik over
mijn particuliere ervaringen en u over het uwe, zijn die wederzijdse perspec-
tievenwolken immers ten principale niet op directe wijze ervaarbaar door de
ander. En met zeven miljard mensen op deze wereld telt het deel dat u (of ik)
niet ervaart al snel op!

Ook het omgekeerde geldt. Grote delen van de integrale perspectievenwolk
worden juist collectief'®, door ons allen (niet noodzakelijkerwijs samen)
ervaren. Dat de zon opkomt en weer onder gaat in een kleurenpracht, dat
mensen verdrietig kunnen kijken, dat dingen naar beneden vallen. Als één
van ons verdwijnt — door leeftijd, ziekte of ongeval — blijft die collectieve erva-
ring hetzelfde, zo ervaren we.

Bovenstaande twee alinea’s beschrijven de redenen waarom we een onder-
scheid maken tussen de individuele mens en de wereld om ons heen, het men-
tale en het materiéle, het particuliere en wat we collectief delen.

Precies ertussen ervaren we allerlei zaken samen, met zijn tweeén of met zijn
allen, in een caleidoscopisch spectrum van groepsverbanden. Als relatie,
gezin, bedrijf, cultuur, land, beroepsgroep, politieke partij, sportvereniging,
noem maar op. Dat is de reden waarom het wereldspectrum een spectrum is.
Waarom we spreken van de buurman, de sportclub, de politieke partij, een
departement, de ondernemers, de Verenigde Naties, de mensheid, als ware
het telkens één actor of groep, uit hoeveel mensen hij ook bestaat.

De integrale perspectievenwolk woekert zich voort van discrete configura-
tie naar discrete configuratie. Maar de perspectievenwolk is geen netwerk
waarin alle perspectieven direct met alle anderen verbonden zijn. Er zitten op
ieder momentvan het woekeren, in iedere configuratie, scheuren en kloven in
de wolk. De integrale perspectievenwolk kan hierdoor binnen pragmatische
limieten van tijd (binnen de pragmatische grenzen van een aantal slagen van
reconfiguratie is een zuiverder formulering) niet integraal door één emerge-
rend bewustzijn ervaren worden. Hij bestaat vanuit ieder punt uit bereikbare

164 Ik zeg hier ‘voor mensen’, maar het argument is eenvoudig door te trekken. Er kunnen best
sferen van ervaren zijn buiten onze menselijke ervaring om die we niet kunnen ervaren,
net zoals u mijn particuliere ervaringen niet ervaren kunt. Een pan-perspectivisch ervaren
waarvan wij als mensen slechts het menselijke deel overzien biedt een uitstekend kader
om zaken als het hiernamaals te plaatsen. Maar, zoals gezegd, ervaren kunnen we verbij-
zonderingen van het deel wat we niet ervaren niet.

165 Vrijwel collectief: een blinde ervaart de zonsondergang niet.

199



200

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

en onbereikbare delen. Die fundamentele kloven en scheuren vormen zo gren-
zen van wat ervaren kan worden, sferen van bewustzijn. Deze sferen, veroor-
zaakt door momentaan onoverbrugbare kloven in het integrale bewustzijn,
maken van de integrale wolk een wereldspectrum. Wij mensen benoemen die
sferen op het hoogste niveau als individuen, groepen, onze gedeelde wereld.
In andere woorden: het wereldspectrum. De kleinste zelfnotie is het individu
dat je zelf bent (of, kleiner nog, het kleinste perspectief dat je zelf ervaart);
de grootste zelfnotie is alles waar je maar een deelbewustzijn mee deelt. Om
praktische redenen kunnen we dat beperken tot de mensheid*sS.

Het wereldspectrum deelt zo feitelijk de integrale perspectievenwolk op in
sferen van ervaren, van bewustzijn, van in principe tembaar perspectief. Het
is een benoeming van de fundamentele bereikbaarheden én de fundamen-
tele onbereikbaarheden in de integrale perspectievenwolk, bezien vanuit ‘de
mens’.

Binnen zo’n sfeer kan het menselijk bewustzijn ingezet worden (als individu,
als groep, als mensheid). En de grenzen, de scheuren kunnen wel degelijk
verschuiven (daarover meer in het hoofdstuk De frontier van het ervaren). Maar
de grenzen, de scheuren liggen op ieder moment (in iedere configuratie) vast
en zijn dan niet zomaar te passeren‘s’.

Oplossing: het conflict is een magistrale paradox

Terug naar het conflict. Is de mens nu resultaat van, onderdeel van de integra-
le perspectievenwolk (het primaat is aan de limiet ter rechterzijde van het
wereldspectrum) of is de mens juist de vooronderstelde drager die perspectief
en een te verbeteren wereld ervaren kan (het primaat is dan juist aan de limiet
ter linkerzijde van het wereldspectrum)? De sleutel voor oplossing van dit
conflict is dat het niet één van beiden waar is, maar allebei. Het in universele
termen zo fundamentele conflict, ontpopt zich in pragmatische termen als
een magistrale paradox.

166 Maarals ik mijn hond Sam in de ogen kijk hoort hij er toch ook een beetje bij. En als ik weet
dat een fiets roesten gaat? En zijn we ook niet allen onderdeel van het al?

167 Datiswaar ik zo hard mee geconfronteerd werd toen ik met mijn vrouw afscheid probeerde
te nemen van ons zoontje. Het was zo enorm onze gezamenlijke sfeer. Voor mij veranderde
hij, en zij was onder narcose, kon niet mee. We splitsten onherroepelijk, hoe wrang dat op
dat moment ook was.



Een magistrale paradox

In deverlopende tijd*®® ontstaan en verdwijnen in de integrale perspectievenwolk
steeds nieuwe scheuren (met de bijbehorende compartimentering), daar-
in ontstaan emergente bewustzijnen, met hun eigen sferen van attentie en
hun eigen focus. En daar ontstaan wijzelf, anderen, mensen, groepen, onze
gedeelde omgeving. Zo ontstaat het wereldspectrum, de mens in de wereld,
uit de wolk van perspectief.

En in het immer voortschrijdende nu** huizen steeds verschillende mensen, groe-
pen, onderdelen van de gedeelde wereld in verschillende compartimenten en
beschikken daar over verschillende identiteiten. Iedere mens en iedere groep
wordt zo in zijn eigen sfeer geconstitueerd door zijn eigen ervaringen. Men-
selijke bewustzijnen met hun eigen ervaringen die verbeterwensen kunnen
formuleren en implementeren. En iedere mens, iedere groep wordt geconsti-
tueerd door zijn eigen voorgeschiedenis.

Het integrale beeld ziet er dan als volgt uit: enerzijds ontstaan en verdwij-
nen er steeds fundamentele scheuren in de wolk en deze leiden tot comparti-
mentering. Verschillende bewustzijnen, als emergente eigenschappen op het
weefsel van perspectief, huizen daar in hun eigen compartiment en leven er
hun bewuste leven; ze spelen er hun eigen intentionele spel met sferen van
attentie en focussen.

Filosofisch gesproken constitueert het immer voortwoekerende weefsel van
perspectief steeds weer opnieuw andere compartimenten en daarmee erva-
ringen, rollen, individuen, groepen, onze gedeelde omgeving, kortom: de
mens in de wereld. En menselijk gesproken beleven en ervaren we onze inten-
tionele levens als individuen en groepen, ieder met zijn eigen identiteit, zijn
eigen behoeften, wensen en intenties, steeds vanuit het ons toegewezen com-
partiment in het voortschuivende nu.

Specifieke invullingen van het wereldspectrum, maatschappelijke praktijken
zijn in hun scherpste definitie momentopnames, foto’s van de zich immer
ontwikkelende, gescheurde perspectievenwolk op een bepaald nu-moment.

168 Feitelijk is tijd een emergente notie. De zuiverste manier om te stellen wat hier gebeurt is
‘in het continue herconfiguratieproces van de perspectievenwolk’.

169 Feitelijk is het nu ook een emergente notie. De zuiverste manier om het nu te duiden is dat
het een contractie, een attentie voor een schijf uit de reeks van configuraties van de per-
spectievenwolk betreft.

201



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

202

Die momentopname kunnen we ruimtelijk bekijken, exact in de zin zoals
ik de essentie van fysieke ruimtelijkheid al heb uiteengezet in het hoofdstuk
Filosofische noties in perspectief. We kunnen het spectrum interpreteren en daar-
door verandert het (binnen pragmatische grenzen) niet. Maatschappelijke
ruimtelijkheid, maatschappelijke identiteit op een bepaald nu-moment is een
momentopname van het wereldspectrum.

Die momentopname blijft echter niet bestaan; hij verandert in de tijd (zie ook
de essentie van tijdelijkheid in bovengenoemd hoofdstuk), gedurende ons
leven en wordt vervangen door een andere momentopname: we delen nieuwe
ervaringen met nieuwe mensen (gaan betrekkingen aan; dichten scheuren)
en stoppen het delen van ervaringen met anderen (verbreken betrekkingen;
vergroten scheuren). Maar ook door de eeuwen heen herconfigureert de wolk
zich steeds maar weer door: individuele mensen zijn slechts passanten (zoals
ook de dinosauriérs dat eens waren). Maatschappelijke tijdelijkheid, maat-
schappelijke dynamiek, maatschappelijke verandering is reconfiguratie van
het wereldspectrum.

In essentie laat het wereldspectrum dus in momentopnamen zien hoe de per-
spectievenwolk ruimtelijk gecompartimenteerd is in het tijdelijk voortschrij-
dende nu, steeds resulterend in een ander momentaan beeld van de mens in
de wereld, de maatschappelijke praktijk.

Als een geleedpotig insect schrijdt het wereldspectrum zo voort van de ene
discrete configuratie naar een volgende. De stappen vinden plaats in termen
van herconfigurerend perspectief. Het zijn er zoveel dat de verandering als
continu wordt ervaren. Maar in essentie is maatschappelijke verandering dis-
creet.

De maatschappelijke praktijk is (de mens en de wereld zijn, het wereldspec-
trum is) er steeds in een nu, de mens en de wereld worden (de maatschappelijke
praktijk wordt) steeds opnieuw in het immer woekerende perspectief. We zien
hier exact het antwoord op de filosofische herformulering van de centrale
vraag terug uit de tweede paragraafvan het hoofdstuk Een fenomenaal conflict.

Maatschappelijkheid vereist pluriformiteit én uniformiteit

We zijn hier bij de kern aangeland van het pluriforme samenleven in een
gedeelde wereld. Pluriformiteit is geen keuze, het is een filosofisch-maat-
schappelijke noodzakelijkheid. Worden we immers allemaal en volledig één
grote groep, dan stappen we in de meest rechtse sfeer van het wereldspec-



Een magistrale paradox

trum en verdwijnt onze pluriformiteit (de bakker, de slager, de Rastafari’s ,
de politicus, de Amsterdammers, de buurvrouw). Dan verdwijnen ook onze
maatschappelijke praktijken, verdwijnt ook onze maatschappij.

Zo ook is een bepaalde mate van uniformiteit een noodzakelijkheid. Worden
we immers allemaal volstrekt individueel, dan stappen we allen in onze meest
individuele, linkse sfeer van het wereldspectrum. Ook dan is de maatschappij
zoek, want dan missen we de elke verbindende en gedeelde wereld. Mensen
zijn dan daadwerkelijk als eilanden; niet meer verbonden met elkaar.

Wat wij de maatschappij noemen speelt zich juist daarom ten principale af
tussen de eindjes van het wereldspectrum. Want daar bestaat steeds een com-
binatie van pluriformiteit en uniformiteit. En aan de eindjes van het wereld-
spectrum, daar waar de individu en de gedeelde wereld hun oorsprongvinden,
is er geen combinatie van pluriformiteit en uniformiteit, en geen samenhang
tussen verschillen, dus geen maatschappij.

Of we leven samen als pluriforme mensen in een gedeelde wereld of we zijn
geen maatschappij. Individuele pluriformiteit en collectieve uniformiteit vor-
men samen een maatschappelijke noodzakelijkheid.

Intuitieve vertaling van het conflict

Het bovenstaande klinkt nogal abstract. Ik herformuleer daarom het funda-
mentele conflict en de pragmatische oplossing iets losser, slordiger'°. Dan
wordt het wellicht al een stuk intuitiever.

Als je met iemand geschiedenis deelt word je onvermijdelijk ten dele verwant
aan elkaar. Zo word je lid van verschillende sociale groepen, zoals je fami-
lie of Zeistenaar. Zo vorm je overigens ook de verschillende deelrollen die je
als persoon inneemt, zoals echtgenoot, vader, maaier van het grasveldje in je
tuin. En zo ben je evolutionair gezien mens geworden op deze planeet, samen
met je medemensen.

Betrokken op begrip werkt dit als volgt uit. Als je iemands historie beter kent,
zul je zijn handelen beter begrijpen. Daar bestaat ook een mooi spreekwoord
voor: alles weten is alles vergeven. En omgekeerd: als je iemands historie niet
kent, niet bewust deelt moet je op alles bedacht zijn. Zo gesteld verklaart het
conflict bijvoorbeeld vreemdelingenangst (als je niets van iemands historie
weet kunt er alles van verwachten) en geeft het tegelijkertijd richtlijnen voor
de omgang met gespannen multiculturele samenlevingen (bouw een ondoor-

170 Perspectief ervaren is immers zoveel meer dan handelen in een gedeelde omgeving.

203



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

204

dringbare muur, of ontwikkel een gedeelde geschiedenis, zodat je elkaar gaat
begrijpen).

Als je onvermoed iemand uit je eigen cultuur tegenkomt zul je snel en effec-
tief vast kunnen stellen, datje historie deelt en zul je zijn handelen beter kun-
nen begrijpen en daarop kunnen anticiperen. Je voelt al snel verwantschap.
Met iemand uit een radicaal andere cultuur of sociale klasse gaat dat vaak veel
lastiger: je moet de gedeelde geschiedenis moeizaam opbouwen, vanaf vrij-
wel nul. Het conflict én zijn oplossing, zijn ontmaskering als pragmatische
paradox, staan zo letterlijk aan de basis van wat het betekent als pluriforme
mensen samen te leven in een gedeelde wereld.

De oplossing van het conflict in formulevorm

De historie, de wordingsgeschiedenis bepaalt wat iets is in het heden. En wat
iets is werpt zijn schaduw vooruit in de toekomst. Het heden is immers steeds
een momentopname in, en het voorlopige resultaat van die immer herconfi-
gurerende wordingsgeschiedenis.

In zijn meest bondige op mensen betrokken formulering leidt het historische
ervaringsproces van een mens of groep tot zijn identiteit in het nu, die weer
implicaties heeft voor het proces in de toekomst. In formule:

Proces = Identiteit of P=17"

Om het in perspectief te stellen: het configuratieproces van perspectief voor-
afgaande aan de huidige configuratie leidt tot de huidige configuratie en de
huidige configuratie schept weer verwachtingen ten aanzien van het toekom-
stige configuratieproces.

171 Om precies te zijn: de perspectivische levenservaringen voorafgaand aan het nu (proces)
bepalen hoe het nu ervaren wordt (identiteit). Omdat het nu ervaren wordt als een wolk
van perspectief bepaalt dit ook hoe de nabije toekomst ervaren wordt. Het is een formule
die een bepaalde verwantschap toont met de gelijkstelling door Einstein van energie aan
massa. Identiteit is een statische notie, net als massa. En proces is dynamiek, net als ener-
gie. Het equivalentvan c, de constante snelheid van het licht, is hier in de optimale situatie
1. Immers het minimum aantal perspectieven dat je doorlopen moet hebben in de tijd om
een configuratie van perspectieven met een bepaalde complexiteit in het nu samen te stel-
len is exact gelijk aan die complexiteit. (Inderdaad, proces = identiteit.) Ik vermoed dat
hiermee de veel bediscussieerde ergodische hypothese uit de statistische thermodynamica
van perspectivische fundamenten voorzien is.



Een magistrale paradox

Voorbeelden van Proces = Identiteit

Voorbeelden maken de enorme uitdrukkingskracht van deze wel heel abstrac-
te formule duidelijk. Het doorlopen van een opleiding leidt tot een competen-
tieprofiel (waar het diploma borg voor staat) en een gedeeld sociaal proces
tot op heden leidt tot een gedeelde cultuur in het nu. Uw leven tot op heden
leidt tot uw menselijke identiteit in het nu. Maar uw integrale geschiedenis
(inclusief uw afstamming; het erfelijke materiaal verkregen van uw voorou-
ders) leidt tot een nog meer integrale identiteit van u. Theoretisch kunnen we
dat doortrekken tot aan uw afstamming van andere soorten aan toe (en nog
weer verder). Proces = identiteit. Dat alles impliceert ook verwachtingen ten
aanzien van de toekomst.

Dat geldtvoor individuen en voor groepen. Maar ook voor een roestende fiets.
Volgens Isaac Newton lezen we het boek van de natuur als we experimen-
teren in een laboratorium. Wat we in feite doen is samen (proefopstelling,
te onderzoeken natuurfenomeen en wij) historie opbouwen, samen perspec-
tief doorlopen. En daarom ontstaat een beeld van de identiteit van de stofjes
of verschijnselen die bestudeerd worden. Geen menselijke identiteit. Geen
gedeeld menselijk bewustzijn. Maar evengoed een gedeeld beeld. Als je fietst
doe je toch echt iets samen, de fiets en jij; net zoals de elf spelers uit een voet-
balteam samen iets doen.

Nog een paar materiéle voorbeelden. Een uitgevoerd chemisch voorschrift op
basis van qua herkomst gekende grondstofjes en apparatuur is equivalent aan
de identiteit van het resulterende chemische stofje. En kennis van het kook-
proces en de wordingsgeschiedenis van de ingrediénten is equivalent aan de
smaak van het gerecht. Een goed in de hand gehouden productieproces met
grondstoffen waarvan de herkomst duidelijk is, is equivalent aan de gekende
kwaliteit van de geproduceerde goederen en dit schept weer verwachtingen
voor de toekomst.

Een laatste voorbeeld. Charles Taylor, de Canadese filosoof heeft in zijn
magnum opus ‘Bronnen van het zelf’ een indrukwekkende poging gedaan
de bronnen van ons contemporaine zelfbesef te verhelderen. Hij geeft een
uiterst compacte en treffende karakterisering van zijn methode:

205



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

2006

‘In dit boek wordt een poging gedaan de moderne identiteit te beschrijven door haar
wordingsgeschiedenis vast te leggen.”7?

Ook op deze schaal staat de uitdrukkingskracht van de formule P = I over-
eind.

Samenvatting van conflict en oplossing

Samenvattend: omdat je de integrale ontwikkeling, dat is de historie'’3 van een
ander'74 niet kunt delen, kun je niet weten hoe die ander de integrale wereld in
(of vanuit) het nu ervaart. Zo luidt het conflict.

Maar het in universele termen principiéle probleem is te herleiden tot een
magistrale pragmatische paradox. Een gedeeltelijk gedeelde historie betekent
immers een gedeeltelijk gedeelde identiteit in het nu en gedeeltelijk gedeelde
verwachtingen ten aanzien van de toekomst. Dat is het beste houvast dat we
hebben. Deze pragmatische oplossing van het universele conflict geeft ruim
voldoende vaste grond om de mens-in-de-wereld, de maatschappelijke prak-
tijk op te funderen. In het volgende hoofdstuk zal ik op deze basis de filosofie
van de maatschappelijke praktijk presenteren, een beeld dat daadwerkelijk
openstaat voor verbetering.

172 Charles Taylor, Bronnen van het zelf, Voorwoord.

173 Die historie gaat immers terug tot in de eeuwigheid. Of, in perspectivisch meer zuivere
termen: de wolk herconfigureert zich steeds maar verder.

174 Of iets anders, ik beperk me hier om pragmatische redenen tot het menselijke ervaren,
maar de formule proces = identiteit geldt ook voor dingen, of wat dan ook.



De maatschappij als multi-actor praktijk

Van mens en wereld

Ik nader nu de kern van de filosofie van de maatschappelijke praktijk. Drie vra-
gen staan daarin centraal. Wat is de aard van de wereld? Wat is de aard van de
mens? En wat is de aard van onze maatschappelijke praktijk?

Alle drie de vragen heb ik in het voorafgaande al stevig aangeroerd en zelfs
voor een gedeelte beantwoord. Mens, wereld en maatschappij bestaan en ont-
staan alle uit perspectief. Juist de duale combinatie van mens en wereld, een
objectief gedeelde wereld om ons heen waar wij als mentale mensen onderdeel
van vormen, is de schoen die wringt.

Aan de eindjes van het wereldspectrum differentieert de ervaring weliswaar
datgene datwij allen ervaren (objectieve ervaringen, feiten) van individuele en
particuliere ervaringen (subjectieve ervaringen, meningen). Maar het wereld-
spectrum toont nadrukkelijk ook van alles daar tussenin. De notie van het
wereldspectrum laat het hele scala zien en kan dat doen door zijn perspecti-
vische grondslag. Maar om te kunnen dienen als opstap voor een maatschap-
pelijke ethiek en pragmatiek zal dit beeld nog verder ontwikkeld moeten
worden. Hieronder zal ik daarom de drie bovenstaande vragen in relatie tot
elkaar beantwoorden, met als integraal resultaat: een filosofie van de maat-
schappelijke praktijk. Deze is gebaseerd op slechts één centrale bouwsteen:
de actor. Dat is heel herkenbaar, maar toch ook anders, want deze is gefun-
deerd op perspectief. De maatschappij blijkt als consequentie hiervan een
multi-actor praktijk.

De wereld die er is

Wij mensen gaan blindelings uit van een wereld die er nu eenmaal is en die
zonder ons ook zou bestaan. Een wereld die wij als mensen be-volken (sic!).
Denk de mensheid weg... en de aarde blijft in de ruimte gewoon zijn rondjes
om de zon draaien; zo denken verreweg de meeste mensen. Deze wereldnotie
is diep geworteld in onze ervaring. Hoe kunnen we die wereld ook anders

207



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

208

ervaren? Het is onvoorstelbaar dat we ’s ochtends wakker zouden worden en
de wereld zou er niet meer zijn! Waarin of waaruit zouden we dan ontwaken?

De gedeelde wereld en het wereldspectrum

We lopen het wereldspectrum door van rechts naar links (we blijven netjes
binnen de limieten). Op iedere positie”s kan er sprake zijn van een gedeelde
wereld. Uiterst rechts is die er gewoon; los van welke individuele menselijke
ervaring dan ook (een feest van herkenning voor de positivist!). Bewegen we
naar links in het spectrum, dan gaat het om noties van de gedeelde wereld die
door steeds minder mensen worden gedeeld. Zo zien diamantairs een andere
verzameling diamanten dan leken, ervaren liberalen een andere wereld dan
socialisten en kennen ouders een ander kind dan voorbijgangers.

Bewegend van rechts naar links geldt op iedere mogelijke plek van het wereld-
spectrum dat wat voor de delers van die gedeeltelijk gedeelde wereld een feit
is, namelijk een echte wereld, voor alle anderen slechts een mening van die
delers is; ervaren doen de anderen het immers zelf niet. Daarom plaatsen de
delers van dat wereldje het wereldje buiten zichzelf; voor hen spreekt het van-
zelf, is het objectief. Alle anderen plaatsen dat wereldje juist in de delers: voor
de anderen is het subjectief.

We ervaren die steeds minder collectieve en meer particuliere sferen als indi-
viduen en groepen, als onderdelen van onze maatschappelijke praktijk. De
integrale wereld waarin we samenleven, hij wordt maar ten dele gedeeld.

Daar waar de ervaringen volledig particulier worden, daar waar het individu-
ele ervaringen betreft, helemaal aan de linkerkant, daar verdwijnt de notie
van een gedeelde wereld zelfs helemaal. Uiterst rechts op het wereldspectrum
staat de gedeelde wereld fier overeind, maar naarmate we meer naar links
komen verkruimelt hij, hij wordt door steeds minder mensen gedeeld, tot op
het punt dat hij volledig het loodje legt in de particuliere sferen van ons indi-
viduen. Daar viert de relativist zijn hyperpostmoderne feestje.

Subjectiviteit is (van rechts naar links beschouwd) een emergente eigenschap
van het objectieve existeren. Immers, als je bepaalde ervaringen met niemand
deelt is de notie van objectiviteit voor die ervaringen een vanishing property, hij
wordt daadwerkelijk betekenisloos. Schrap partiele objectiviteit weg van het
spectrum en wat resteert, is de volledig individuele mens.

175 Behalve uiterst links.



De maatschappij als multi-actor praktijk

Zo ontstaat daar links onze eigen, particuliere notie van onszelf als individu,
als be-schouwer, als be-woner van de gedeelde wereld met al die andere men-
sen daar ook in. De individuele mens wordt zo aan de uiterste linkerkant in de
gedeelde wereld geboren. Zo ervaren we een geboorte ook letterlijk: als een
entree, als een debuut in een gedeelde wereld.

Van rechts naar links scheurt het wereldspectrum

In het vorige hoofdstuk sprak ik van scheuren in de integrale perspectieven-
wolk die door ons als mensheid ervaren wordt. Rechts op het spectrum staat
de notie van een objectieve gedeelde wereld: een notie van omgeving buiten de
mens die door alle mensen ervaren wordt. Dat deel van de perspectievenwolk
is door ieder mens bewust te ervaren en dus niet gescheurd. Gaan we naar
links, dan ontstaan scheuren; de wolk wordt hier niet meer integraal ervaren
door de mensheid. Eerst gaat het nog om een paar scheuren (een paar grote
groepen), maar hoe verder naar links, hoe meer scheuren in de wolk, totdat
de notie van een gedeelde wereld sneuvelt in een chaotische verscheurdheid
van individualiteit7®,

De mens die er is

Iedere mens leeft zijn eigen particuliere leven, ervaart zijn eigen ervaringen,
temt zijn eigen weefsel van perspectief, zijn eigen wereld. We leven ons leven
zo voor een belangrijk deel als individuele mensen, ook al gaan we soms
enorm intense sociale contacten aan. We leven allen onze levens vanuit een
notie van ons eigen zelf.

De individuele mens en het wereldspectrum

We lopen nu van links naar rechts door het wereldspectrum. Iedere mens
start vanuit de oorsprong van zijn individualiteit, aan de uiterste linkerkant
en wordt vanaf dat moment geconfronteerd met een zich steeds weer opdrin-
gende gedeelde wereld om hem heen waarin ook anderen figureren; althans
zo ontwikKkelt hij dat beeld. Zodra je een ander tegenkomt en met hem of haar
een ‘wij’ wordt, ben je geen ‘ik’ meer voor het gedeelde deel van de perspec-
tievenwolk. Het ‘wij’ deel plaatsen we dan buiten onze ‘ikken’. (Merk op hoe

176 Zeven miljard individuen, maar in feite loopt dit proces ook door op sub-individueel niveau,
de kleinste bouwsteen is immers het perspectief, op ieder moment, in iedere configuratie
van mijn bewustzijn sta ik anders gesitueerd.

209



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

210

sterk dit proces lijkt op het radicaal inverse proces van hetaan specifieke groe-
pen toekennen van een gedeelde wereld uit de vorige paragraaf, De wereld).

Zo ben ik samen met mijn vrouw ‘ouders van onze kinderen’ gaan vormen. Ik
ben zelf ook vader, zij ook moeder, ik ben ik en zij is zij, maar ‘ouders van onze
kinderer’, dat zijn we samen, daar hoort een ervaringswereld bij die er niet
voor mij alleen is en ook niet voor u als lezer. En als een ‘wij’, bijvoorbeeld de
leden van mijn gezin, aansluitend opgaat in een andere groep, neem de Zeis-
tenaren, dan raken we ook daar weer een deel van ons ‘wij’ kwijt, dat wordt
dan geplaatst in die nog grotere groep. Als sociale wezens gaan we zo relaties
aan, verbinden we ons met elkaar, ervaren we samen gedeelde ervaringen.

Ik denk bij het schrijven van deze woorden aan een verjaardagsfeestje van een
van mijn zoontjes, we hielden een speurtocht in het donker door het bos en
als klein groepje samen voerden we de ene na de andere opdracht uit, al voor-
zichtig rondspeurend in het eenzame pikdonkere bos. Enorm snel voel je een
groep ontstaan, al samen ervarend, een gedeelde ervaring opbouwend, met
een aantal kinderen in een aardedonker bos. En op vergelijkbare wijze vormen
zich ook elders gezamenlijke ervaringen, gezamenlijke histories die leiden tot
gezamenlijke groepsidentiteiten, groepswerelden. Gestructureerd, bedoeld,
intentioneel, zoals in een school of vakopleiding of een of andere ingerichte
ruimte (neem een voetbalveld met een trainer). Maar ook ongestructureerd,
onbedoeld, zoals bij het ontstaan van culturele ervaringen het geval is, neem
de Westerse of Chinese cultuur. En gemengd, zoals bij een maatschappelijke
praktijk als het als student leven in een studentenstad of bij het voorzien in
energie van een continent of de wereld.

In extremo vergroeien die in eerste aanleg uiterst particuliere ervaringen tot
gedeelde ervaringen, eerst nog klein zoals in een gezin, maar ook in een
buurt, een stad, een geloof, een politieke partij, steeds maar verder. Tot
aan het niveau waarop we allen als mensheid dezelfde ervaringen delen: de
gedeelde wereld, die delen we als mensen allemaal.

En juist daarom plaatsen we de gedeelde wereld buiten ons allen. Ook hier is dus de
uiterste positie het meest bijzonder. Waar de notie van de gedeelde wereld
rechts fier overeind staat, steeds meer naar links gaande afbrokkelt en aan
de uiterste linkerkant, bij de individuele particulariteit, definitief sneeft in
particulariteit, geldt dit voor de notie van (zelf)bewustzijn exact omgekeerd.
Het zelf staat juist aan de linkerkant, bij particulariteit fier overeind, brokkelt
gaande naar rechts steeds meer af en legt definitief het loodje aan de rechter-
kant, bij die ervaringen, bij dat perspectief wat we allen delen. Want dat wat
we allen ervaren, dat waarin we allen exact hetzelfde zijn, daaraan hoeven



De maatschappij als multi-actor praktijk

we immers niet meer een notie van eigenheid, van ‘zelf’ toe te schrijven. Dat
leggen we gewoon buiten ons, dat is er objectief. De menselijke pluriformiteit
richt zich immers op de zaken waarin men afwijkt van elkaar en niet op de
overeenstemming. Zo kantelen we daar uiterst rechts de gedeelde wereld bui-
ten ons zelf als mensheid. En komen we te overlijden, dan resteren slechts de
herinneringen en een stoffelijk overschot voor de nabestaanden.
Objectiviteit is (van links naar rechts beschouwd) een emergente eigenschap
van het individuele, het subjectieve existeren. Immers, als je allen bepaalde
ervaringen deelt is de notie van subjectiviteit voor die ervaringen een vanishing
property”7, hij wordt volledig betekenisloos. Schrap partiéle subjectiviteit vol-
ledig weg van het spectrum en je houdt absolute objectiviteit over. (Niet dat je
daar komen kunt, het is immers een limiet.) De gedeelde wereld wordt uit het
ultiem gedeelde ervaren geboren, net zoals individualiteit uiterst links uit het
ultiem niet meer gedeelde ervaren geboren wordt.

Van links naar rechts sluit het wereldspectrum zich

Van rechts (de gedeelde wereld) naar links (het individu) compartimenteert
de perspectievenwolk. Zo ontstaan steeds meer en kleinere scheuren in de
perspectievenwolk. Maar ga je juist van links naar rechts, vanuit de individu-
ele mens naar de gedeelde wereld, dan is het omgekeerde het geval. Je vertrekt
vanuit een particuliere sfeer van de perspectievenwolk, omgeven door scheu-
ren, maar al gaande naar rechts vind je steeds meer verwantschap, je sluit je
aan en ruilt je individualiteit in voor groepsbewustzijn. De vele kleine scheu-
ren dichten zich en uiteindelijk dichten zich de grote scheuren ook. Het is als
een condensatieproces, waarbij individuele druppeltjes een plas vormen. Het
is als een graankorreltje, waar steeds eentje bij wordt gelegd, zodat uitein-
delijk een berg graan ontstaat. Het is als de opkomst van een brede politieke
partij. Het is als het betreden van de overvolle en kolkende tribune van een
voetbalwedstrijd waar je opgaat in de massa. Het is ook hoe een groot aantal
individuen een amorfe, onverschillige grijze massa kunnen vormen waarin
iedere individuele verantwoordelijkheid lijkt te ontbreken. Of het ‘Men’ van
Heidegger'®.

177 Reeds in mijn proefschrift beschreef ik de notie van vanishing properties als het contrapunt
van emerging properties. Het zijn de twee zijden van eenzelfde medaille, emergentie van het
ene perspectiefimpliceert het verdwijnen van een ander.

178 Het ‘Men’ van Heidegger verwijst naar het onverschillige, alledaagse, redeloze en nutte-
loze gekeuvel waar mensen zo vaak in vervallen. Zie Sein und Zeit, het hoofdwerk van Heid-

egger.

211



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

212

Bevolkt de mens de wereld?

Maar hoe zit het dan met de intuitieve notie van de individuele mens en de
gedeelde wereld? Aan de eindjes van het spectrum? Die zijn toch glashelder
en netjes van elkaar onderscheiden? Wat moeten we dan aan met al die tus-
senposities van het spectrum?

De intuitieve mens ontleed

Het intuitieve beeld dat velen van de mens hebben is als volgt. De mens is een
hybride van lichaam en geest, een collectieve, gedeelde materiele ‘huls’ en een
particuliere, mentale sfeer, van enerzijds openbaar handelen en communice-
ren en anderzijds individueel denken, van gedeelde substantie en particulier
gevoel. De term hybride gebruikte ik met opzet, want feitelijk is er hier sprake
van een bijzonder mengproces. Twee separate mensbeelden worden in dit
intuitieve beeld op onnavolgbare wijze door elkaar gegoocheld.

Het eerste mensbeeld is dat iedere mens een volstrekt particuliere individu
is met zijn eigen eigenheden (gedachten, gevoelens en nog veel meer). Met
andere woorden, we benoemen die perspectieven waarin specifieke mensen
zich onderscheiden van alle andere mensen. Het tweede mensbeeld is dat
iedere mens, als lid van de menselijke soort, bepaalde eigenschappen deelt
met alle andere mensen. Hij beschikt over een lichaam en kan denken, hij kan
praten, om er een aantal te noemen. We hebben het hier, bij dit tweede mens-
beeld, over de generieke (soortspecifieke) eigenschappen van de menselijke
soort. We benoemen dus die perspectieven waarin alle mensen eender zijn.
Het eerste mensbeeld past bij de linkerkant. Het benoemt immers die per-
spectieven waarin iedere mens weer anders is, particulier is. Het tweede
mensbeeld hoortjuist bij de rechterkant van het wereldspectrum, de gedeelde
wereld. ledereen ervaart immers dat mensen een lichaam hebben en kunnen
denken en praten, dat zijn bij uitstek aspecten van ‘de wereld die we delen’.
En ook de tussenvormen komen voor. Mijn specifieke gezicht is vertrouwd
voor alle mensen die mij kennen. En in zoverre ik een wereldverbeteraar ben,
deel ik die eigenschap met anderen. Op een bijzondere manier dekt ons intu-
itieve hybride beeld van ‘de mens’ daarom feitelijk het hele wereldspectrum.
Individualiteit, de ultieme particulariteit bevindt zich links, lichamelijkheid
bevindt zich rechts, ons intuitieve mensbeeld is uitgesmeerd van links tot
rechts.



De maatschappij als multi-actor praktijk

De intuitieve gedeelde wereld ontleed

Een vergelijkbare overweging geldt de gedeelde wereld. Sociale processen tussen
mensen spelen zich altijd af in een gedeelde wereld, die vormt steeds de ruggen-
graat, de specie tussen de mensen die het aangaat. De absoluut gedeelde wereld
staat helemaal rechts. Maar hoe absoluut moet zo’n gedeelde wereld eigenlijk
zijn? Als een groep UFO-logen een UFO' zien, zien ze dan daadwerkelijk een
UFO in de absoluut gedeelde wereld? Ik heb vele jaren gewerkt als kennisanalist;
mijn werk bestond eruit deskundige mensen te helpen bij het articuleren van hoe
zij een situatie interpreteerden of een proces aanpakten als experts, bijvoorbeeld
inzake probleemveroorzakende binnenmilieus. Op basis daarvan kunnen ook
andere mensen delen van deze competenties verwerven of kunnen kennisge-
baseerde computerprogramma’s gemaakt worden die het diagnosegedrag van
deze experts tot op zekere hoogte nabootsen. Ik vond het iedere keer weer enorm
frappant dat deskundigen ‘dezelfde feitelijke situatie’ zo radicaal anders inter-
preteerden, daadwerkelijk andere dingen waarnamen, dan leken. Daarom is mijn
conclusie dat ook ons intuitieve beeld van de gedeelde wereld het gehele spectrum
dekt, van partieel gedeeld tussen twee topexperts op één domein tot aan absoluut
gedeeld tussen alle mensen. Ook ons gedeelde wereldbeeld is uitgesmeerd over
het gehele spectrum.

Metafysisch geklets?

Misschien vindt u het klinkklare onzin om onze omgeving, onze gedeelde
wereld slechts te zien als een pluk perspectief grofweg ter rechterzijde van het
ervaringsspectrum. Metafysisch geklets! Die omgeving die is er toch gewoon,
zoals hij er is? Maak ik de zaak niet veel ingewikkelder dan dat hij feitelijk is? Ik
denkvan niet. In de dagelijkse praktijk is het heel natuurlijk de omgeving ook
letterlijk te zien als het gegeven om je heen. De notie van een gedeelde wereld
emergeert natuurlijk niet voor niets. Mijn punt is hier ook helemaal niet dat
er niet steeds weer een andere werkelijkheid achter uw eerdere beeld van ‘de
werkelijkheid’ te plaatsen is. Het punt is gewoon dat u daar niet van uitgaat op
een bepaald moment. Uw wereld om u heen is gewoon daadwerkelijk wat u als
echt en objectief aanwezig ervaart op dat moment. En voor iedereen, individu
of groep, geldt hetzelfde.

Stel ik overweeg de aankoop van een 2¢cv, want ik vind dat een prachtige auto.
Hij glanst me tegemoet. Maar iets houdt me toch ook tegen. Ik ga later nog

179 UFO: Unidentified Flying Object; populair gezegd: een vliegende schotel.

213



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

214

eens kijken, neem nu een vriend mee die deskundig is. Hij wijst me op een
aantal verborgen plekken waar de auto wel erg stevig doorgeroest is (hele-
maal niet gezien!). Objectief valt vast te stellen dat mijn oorspronkelijke per-
ceptie van de 2Cv en mijn bijgestelde perceptie verschillen. Mijn bijgestelde
perceptie komt meer overeen met die van mijn vriend. De auto zelf verandert
natuurlijk niet door deze opmerkingen. Of verandert hij wel?

Pragmatisch gezien kun je de auto natuurlijk steeds beter karakteriseren
binnen zekere marges. Je kunt beschrijvingsafspraken maken, tests afspre-
ken die de staat van een 2cV steeds scherper, binnen steeds smallere marges
bepalen®°. Maar of er op een bepaald moment een nog objectievere identiteit
van de auto bestaat dan die waar je op dat moment over beschikt? Ik heb zo
mijn twijfels. Ik denk dat uiteindelijk de wereld buiten ons, als onderdeel (de
2¢v) of ‘in zijn geheel’, voor de mens gewoon, echt en waarachtig is wat we
ervaren. Een (soms enorme) pluk perspectief en niet iets daarachter (zoals Plato
vooronderstelde in zijn befaamde allegorie van de gevangenen in de grot).
Daarin beken ik mezelf als een fenomenoloog. dDas werpt steeds maar weer
nieuwe indrukken in ons gezicht. Zelfs dat is nog te veel gezegd: we ervaren
steeds nieuwe indrukken (of ze geworpen worden weten we niet). Ze emerge-
ren; ze rijzen op. En dat is alles wat we ervan kunnen zeggen.

De vergissing als venster op de objectieve werkelijkheid

We herkennen allemaal de situatie waarin we dachten een deel van onze
fysieke, gedeelde omgeving te snappen, maar hij blijkt dan toch opeens heel
anders te zijn. Neem de optische illusie uit het hoofdstuk Barst.

Stel: u kijkt naar een afstandsbediening met vele knopjes. U begrijpt de wer-
king, vindt de functies die u wenst moeiteloos. Tot op het moment dat iemand
de instellingen van het te bedienen apparaat buiten uw medewerking veran-
dert. En veel van wat u wist van de knopjes en hun effect blijkt opeens niet
meer op te gaan. Uw omgeving blijkt anders dan u dacht.

Dat is een voorbeeld op kleine schaal, maar ook op hele grote schaal doet dit
fenomeen zich voor. Ooit waren we ervan overtuigd dat je niet te dicht bij de
grenzen van de aarde moest komen; je zou erafvallen, het is immers een plat-
te schaal. Maar dat bleek niet te gebeuren. En nu, rond het jaar 2000, vatten

180 Maar uiteindelijk blijft dan toch nog altijd dat rare fenomeen van de meetfout bestaan, een
van de meestonbegrepen aspecten van het natuurwetenschappelijke metier datvanuit het
fundamentele conflict uit het vorige hoofdstuk en zijn pragmatische oplossing zo op zijn
plekvalt.



De maatschappij als multi-actor praktijk

we onze aarde op als een bol. Ook al kunnen we nooit alle plekken betreden
van onze aardbol, toch gaan we er klakkeloos vanuit dat hij bolvormig is en
ook bolvormig zal zijn als wij als mensheid er niet meer zijn. De bolhypothese
houdtvooralsnog stevig stand, juist in deze tijden van ruimtevaart, nu we met
satellietfoto’s het geheel tot in het kleinste detail kunnen overzien. En visu-
eel gezien zal de aarde van afstand ook wel bol blijven (zoals hij op kleinere
schaal nu overigens ook nog steeds plat is). Maar niets sluit uit dat mensen
ver na ons meewarig zullen lachen om ons huidige onbegrip, ons huidige,
beperkte perspectief, zoals ook sommigen van ons dat doen ten opzichte van
de mensen die dachten dat de wereld plat is.

Wat de natuurwetenschappen ons steeds opnieuw tonen is dat het vervangen
van oude door nieuwe interpretaties van ‘de werkelijkheid’ een zich telkens
herhalend proces is! Natuurlijk, de omgeving buiten onze ervaring laat zich
niet dwingen door de mens. Dat is ook niet wat ik ontken. Zij is immers wat
zij is, ongenaakbaar niet te ervaren voor ons mensen. Zij is Ding an sich, de
intrigerende limiet ter rechterzijde waar steeds maar weer nieuwe initiatieven
vandaan lijken te komen.

Maar wat die omgeving is, dat ervaren we niet uit een objectieve eerste hand,
dat ervaren we als een model bestaande uit perspectief. Hoe hard we dat ook
de echte wereld noemen. De filosofie van de praktijk kiest niet de subjectief-
mentale en ook niet de objectief-materialistische zijde van het spectrum. De
filosofie van de praktijk is pragmatisch en positioneert zich ertussen in.
Juist op dat specifieke bijzondere moment als de omgeving anders blijkt
te zijn dan we voorheen ervoeren, ervaren we dat we niet de omgeving zelf
ervaren, maar slechts een subjectief model daarvan. In de verwarring, in het
onverwachte, het confronterende (van zeer mild tot schokkerend) scheurt de
modelrelatie de vigerende notie van objectiviteit en de subjectieve perspecti-
vische interpretaties daarvan ver uiteen. Object gaat over in subject. Dat over-
gaan van object in subject benoemen we dan als een vergissing, een valstrik,
een foute theorie, een zinsbegoocheling, een catastrofe of wat dan ook.

We zaten ernaast, zeggen we dan. En snel passen we onze interpretatie van
de omgeving weer aan, maken we de kloof weer dicht en zien we de omgeving
weer als voorheen, als objectief gegeven om ons heen. Het modelbegrip wordt
weer onzichtbaar. (Waarom immers zouden we een wegenkaart meenemen,

215



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

216

als we de wegen uit ons hoofd kennen?) Zo tonen onze momenten van vergis-
sing ons de ware aard van ‘de objectieve wereld om ons heen”®.

Mens en wereld gaan langzaam in elkaar over

Bovenstaande analyse leidt, samenvattend, tot de volgende bijzondere inter-
pretatie van mens en wereld. Bezien vanuit het wereldspectrum is het zo dat
de individuele, subjectieve, mentale, particuliere mens uiterst links op het
spectrum staat. Hoe verder we naar rechts gaan, des te meer de individuele
mens vervaagt, uit beeld verdwijnt, terrein prijs geeft aan een steeds groter
groepservaren. Uiterst rechts is hij zelfs helemaal verdwenen. Voor de objec-
tieve, gedeelde wereld geldt het omgekeerde: uiterst rechts staat hij op het
spectrum, maar al gaande naar links wordt zijn statuur zwakker en zwakker:
objectieve feiten van de groep worden steeds meer meningen voor de ande-
ren, steeds meer anderen, totdat die gedeelde wereld helemaal ten onder gaat
aan de linkerzijde, bij de individuele mens.

Van links naar rechts geven we individualiteit op voor gedeeldheid. Uiterst
rechts resulteert dit in de ervaring van een objectieve gedeelde omgeving
zonder een spoortje subjectiviteit. Subjectiviteit leidt zo via intersubjectiviteit
tot objectiviteit. Van rechts naar links geven we gedeeldheid op voor maat-
schappelijke pluriformiteit, met als sluitstuk, uiterst links, de geboorte van
individuele mensen als unieke individuen. Objectiviteit leidt zo via multiple
objectiviteiten tot subjectiviteit.

Menselijke individualiteit en gedeelde wereld zijn scherp gedefinieerd op de
eindjes van het spectrum (zie figuur) en sluiten elkaar daar ook volledig uit.
Het hard geachte en niet met elkaar te verzoenen onderscheid tussen mentale
mens en fysieke wereld, particuliere meningen en objectieve feiten, kortom,
de mind-matter problematiek vindt hier zijn oorsprong.

181 En natuurlijk doet ook de omgekeerde route zich voor. Een subjectieve, zelfs controversiéle
speculatie van een individu, neem deze filosofie van de maatschappelijke praktijk met zijn
perspectivische grondslag; die zou steeds meer aanhang kunnen krijgen en uiteindelijk
zelfs de status kunnen krijgen van een ‘objectieve’ kijk op de wereld.



De maatschappij als multi-actor praktijk

Individuele mensen Gedeelde wereld

Maar onze maatschappelijke praktijk en het veranderen daarvan spelen zich
af tussen deze eindjes. ‘De individuele mens’ en ‘onze gedeelde wereld’ zijn
daar onwerkbaar in hun absolute, universele vorm. Het maatschappelijke
discours, de maatschappelijke pluriformiteit speelt zich juist af in de tussen-
ruimte. Daar waar van rechts naar links feiten soepeltjes overgaan in menin-
gen en van links naar rechts meningen soepeltjes feiten worden. Daar waar
¢één en dezelfde entiteit, pluk perspectief, een objectief feit is als je ter linker-
zijde ervan staat en een mening als je ter rechterzijde ervan staat. Dat is de
fundamentele oorsprong van de maatschappelijke pluriformiteit.

In meer gangbare termen ligt links het psychologische domein van indivi-
duen, in het midden het sociale domein van partieel gedeelde werelden door
groepen en rechts de gedeelde, materiéle wereld die zijn rondjes draait in het
heelal.

Perspectivische positionering van deze filosofie

Eerder in ditboek heb ik relativisme en positivisme al geplaatst op het wereld-
spectrum, respectievelijk aan de linker- en rechterzijde van het spectrum (zie
ook Relativisme en positivisme schieten tekort in het hoofdstuk Geef mij een plek).
Relativisme en positivisme zijn als dominante accenten op de beide eindjes
van het wereldspectrum.

De rechtlijnige dualistische positie van de mens die de wereld bevolkt, reeds
besproken aan het begin van het hoofdstuk Filosofische noties in perspectief,
kan nu opgevat worden als een soort naieve combinatie’® van relativisme en

182 De dominante uiteindjes van de positivistische en de relativistische positie recombineren
als in een chromosomale crossing over. Welbeschouwd leidt een crossing over tussen twee
individuen tot twee nieuwe individuen. De naief-dualistische is de ene optie, een dogma-
tische waarin de extreme eindjes direct met elkaar recombineren, resulterend in een erg
kort chromosoompje; het wereldspectrum van de filosofie van de praktijk is de andere, veel

217



218

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

positivisme. De beide uiterste eindjes van het spectrum worden direct met
elkaar verbonden. Er is dan zowel één objectieve feitelijke wereld, als subjec-
tieve mensen die daarin leven met interpretaties, meningen, gevoelens, die ze
soms delen met andere individuen, als groep.

Maatschappelijkheid vooronderstelt juist een steeds wisselende mix van alle-
bei. Het gehele spectrum wordt bewandeld en juist daar in de tussenruimte
heersteen grote stilte, juist daar heeft het naieve dualisme ons als maatschap-
pij weinig te zeggen.

De filosofie van de maatschappelijke praktijk mikt daarom vanuit een prag-
matische filosofische houding op invulling van de enorme tussenruimte van
het wereldspectrum en kan dit doen omdat het integrale wereldspectrum
(zowel objectieve als subjectieve noties, maar vooral ook de verbijsterende
oververtegenwoordiging van hun mengvormen) een substraat heeft gekregen
in de vorm van het unificerende begrip perspectief. Dit begrip plaatst materi-
eel en mentaal, objectief en subjectief op één fundament, maakt ze gradueel
maar discreet in elkaar overgankelijk en maakt daardoor het gehele wereld-
spectrum beredeneerbaar en ervaarbaar.

Bij de bespreking van tijd en ruimte (in het hoofdstuk Filosofische noties in per-
spectief) merkte ik al op dat je nooit tijd of ruimte afzonderlijk kunt ervaren:
hetervaren van de één impliceertaltijd ook het ervaren van de ander, hoe klein
dataandeel dan ook is. Kant benoemde al een vergelijkbare notie: ‘Gedanken
ohne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind’.

Eenzelfde overweging geldt voor de noties van objectiviteit-subjectiviteit,
mentaal-materieel of model-referent, of welk duet dan ook™:. Wat is bijvoor-
beeld materie als deze op geen enkele wijze door een mens ervaren wordt?
Wat is een gedachte als deze geen enkele betrekking heeft op een materiéle
werkelijkheid? Perspectivisch gezien is de reden hiervoor dat al het ervaren
perspectief zich in één groot perspectivisch netwerk bevindt. Omdat iedere
positie of regio in dit netwerk zijn betekenis mede ontleent aan het per-
spectief eromheen, is het onmogelijk om alleen tijd of alleen ruimte, zuiver
object of zuiver subject, louter gedachten of louter materie te ervaren. Door

rijkere, pragmatische optie; de limieten zijn hier als consequentie slecht begrepen (want ze
zijn er afgeknipt), de maatschappelijke relevantie zit tussen de eindjes in.

183 Kant benoemde in zijn Kritiek der reinen Vernunft al een vergelijkbare duale verwantschap:
‘Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind’.



De maatschappij als multi-actor praktijk

de onvermijdelijke vernetting van perspectief ervaar je altijd ook een beetje van
het andere, ook al nadert dat beetje aan vrijwel niets.

Dit biedt een nieuwe kijk op de limieten van het wereldspectrum. De naief-
dualistische en de perspectivische maatschappijvariant verhouden zich daar-
om exact tot elkaar als het fundamentele conflict uit het vorige hoofdstuk in
universele termen en de paradoxale oplossing ervan in pragmatische termen.
Het fundamentele conflict behelst dat de ene limiet de andere uitsluit en dat
we vanuit de ene limiet nooit de andere limiet kunnen afleiden. We worden
immers als individuele mensen in een gedeelde wereld geboren (en ook ster-
ven is een individueel verdwijnen uit een gedeelde wereld). De ene limiet voor-
onderstelt in deze zin het bestaan van de ander.

Als we de individuele, particuliere mens of de gedeelde wereld tot harde
maatstaf maken, zoals positivisten en relativisten doen, dan missen we een
wezenlijk aspect van de mens-in-de-wereld. Maken we beiden samen tot
harde maatstaf, dan zullen er problemen optreden in de verhouding tussen
die twee. De maatschappelijke tussenruimte is dan immers onbepaald. Het
mind-body probleem is een van de manifestaties van deze problematiek. De
onmogelijkheid politieke ideologieén of religies objectief te onderbouwen is
een andere. Verschillende getuigenverklaringen van eenzelfde gebeurtenis
vormen een voorbeeld van deze problematiek op kleine schaal.

De pragmatische oplossing van het fundamentele conflict, waarop de filoso-
fie van de maatschappelijke praktijk geént is, geeft een oplossing voor deze
patstelling aan: gedeeltelijk gedeelde historie leidt tot gedeeltelijk gedeelde
identiteit in het heden en gedeeltelijk gedeelde toekomstvisie.

Definitie van het actorbegrip

Er bestaat op basis van het bovenstaande een enorme maatschappelijke vacature
voor het definiéren van de gecombineerde notie die recht doet aan de vele
tussenposities op het wereldspectrum. Deze notie, een beetje mens en een
beetje wereld, levert de centrale bouwsteen van een dynamische filosofie van
de maatschappelijke praktijk.

Een dergelijke notie dient aan twee eisen te voldoen. Hij dient allereerst alle
mogelijke tussenposities op het spectrum in te kunnen vullen. Hiermee wor-
den statische momentopnamen van een stukje maatschappij gevat. Daarbo-
venop komt nog een extra eis: hij dient het hele wereldspectrum ook soepeltjes
en discreet te kunnen doorkruisen, van rechts naar links en omgekeerd. Slechts

219



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

220

ddn kan hij dienen als centrale bouwsteen van een filosofie die ook daadwer-
kelijk de grondslagen voor maatschappelijke verbetering in zich draagt.

Om deze vacature in te vullen zal ik een bestaande notie oppakken en stevig
bewerken. De notie waar ik op doel is die van de actor. Deze wordt intuitief
al door ons allen gebruikt. Ik zal deze notie van nieuwe perspectivische fun-
damenten voorzien. Daarmee wordt hij uiterst geschikt voor de statica en de
dynamica van maatschappelijke praktijken (het domein van de wereldverbe-
teraar). Het actorbegrip zal zo, in deze nieuwe betekenis, dienen als bouw-
steen van de filosofie van de maatschappelijke praktijk.

Het intuitieve actorbegrip

Iedereen (van wereldleider, politicus, generaal, milieuactivist, marktkoop-
man, onderwijzer tot buurvrouw®+) gebruikt het actorbegrip al pragmatisch,
vaak op een wat slordige manier, zonder zich diepgaand te bekommeren om
de precieze betekenis ervan. Blijkbaar maakt een intuitief actorbegrip het al
mogelijk om er maatschappelijk mee om te gaan. Dat beschouw ik als een
enorme sterkte. In de dagelijks betekenis wordt het actorbegrip gebruikt als
een compacte manier van verwijzen naar en etiketteren van*®s een individu-
ele mens of een groep van verwante individuen waar een zekere betrokken-
heid mee bestaat in onze gedeelde wereld. Die verwantschap kan vele vormen
aannemen. Genetische verwantschap (een familie), culturele verwantschap
(bijvoorbeeld een stam of volk), geografische verwantschap (een buurman,
stadsgenoot of mede-Europeaan), professionele verwantschap (advocaten,
mensenrechtenactivisten, bakkers of politici), een verwantschap qua liefheb-
berij (voetbalteam), noem maar op.

Dat geldt ook voor de vorm van betrokkenheid. Je kunt aan een actor denken,
er iets van gedaan willen krijgen, je kunt van hem houden of hem juist haten.
Je kunt hem willen vermijden, er innig mee samenwerken of er oorlog mee
voeren. (Merk op dat de zelfnotie ‘je’ zo ook zelf veranderen kan van individu
naar een volk.)

Die betrokkenheid tussen diverse actoren wordt dan geplaatst in de gedeelde
wereld. Twee volkeren voeren oorlog in de gedeelde wereld. Twee mensen
houden intens van elkaar in de gedeelde wereld en vormen een nieuwe een-
heid. Twee partijen kennen elkaar niet in de gedeelde wereld.

184 Ditzijn overigens ieder voor zich ook zelf al benamingen van actoren!
185 Merk op dat hierin het begrip actor niet anders is dan het begrip sinaasappel of baksteen.



De maatschappij als multi-actor praktijk

Het intuitieve actorbegrip maakt het aldus mogelijk willekeurige hoeveel-
heden individuen samen te vatten onder één etiket, als bewoners van onze
gedeelde wereld, van een individu via een echtpaar of tweeling tot en met de
gehele mensheid.

Daarmee voldoet het intuitieve actorbegrip aan de eerste eis: verschillende
tussenposities op hetwereldspectrum kunnen worden ingevuld met het actor-
begrip. Ik ga even naar de buurman een kop koffie drinken. De Verenigde
Staten en de Europese Unie overleggen met elkaar over handelsbeperkingen.
De mensheid wordt bedreigd door een komeet. De gedeelde wereld wordt zo
ingevuld met menselijke spelers van verschillende groepsgrootte (ik, mijn
buurman, de Europese Unie, de mensheid) en hierdoor beter hanteerbaar
gemaakt. Ook actoren worden immers onderscheiden ‘om te...’.

Dit groepsbegrip werkt uitstekend in de oppervlakkige praktijk. Tegelijk
rammelt het in zijn voegen. Als ik Dire Straits noem of Pergolesi, heb ik het dan
over de mensen, over hun composities of juist over hun muziek? Als ik ‘de
Fransen’ als actor benoem, wie, wat bedoel ik dan? Bedoel ik dan vooral de
mensen, hun gevoelens, hun intellect? Of ook hun heerlijke restaurants en
de wijze waarop ravissante Parijse vrouwen zich kleden? Bedoel ik ook hun
bouwkunst, de Eiffeltoren, de brug van Millau, de musea? En in de Tweede
Wereldoorlog, omvatte ‘de Fransen’ toen juist ook niet hun militaire slag-
kracht, hun oorlogsmaterieel, de granaatscherven die rond de oren van hun
vijanden vlogen? Als ik verwijs naar een groot bedrijf, neem Google, bedoel ik
dan de mensen, hun producten, hun beurswaarde, al de plekken op de wereld
waar mensen en hun computers deze zoekmachine gebruiken? Als ik naar
een bepaald automerk verwijs, verwijs ik dan naar de rondrijdende auto’s of
juist de medewerkers, de productieprocessen, de kwaliteit, het imago; en wat
is dat dan? Ik zei het al eerder: het onderscheid tussen mensen en hun gedeel-
de wereld is maatschappelijk gesproken niet erg handig.

Perspectivische fundering van het actorbegrip

Hieronder plaats ik het actorbegrip daarom radicaal op perspectivische fun-
damenten. Het resultaat is een actorbegrip dat emergeert uit de wolk van
perspectief en voldoet aan beide hierboven genoemde eisen, de statische en
de dynamische: tussenposities op het spectrum kunnen er daadwerkelijk en
zonder spanningen mee ingevuld worden, en ook stappen op het spectrum
zowel naar links als naar rechts zijn mogelijk.

221



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

222

In zijn scherpste formulering is iedere tussenpositie op het wereldspectrum
een ervaring en dus doorgaans een samengesteld perspectief'®S. Het ervaren
van perspectief impliceert een positie van waaruit de ervaring plaats vindt.
Die positie is als een etiket op de ervaring en hiermee ontstaat de identiteit
van de ervaarder. Dit betreft de emergente oorsprong van het zelfgevoel, als
individu of groep; het balt de samengestelde ervaring samen en brengt deze
onder één noemer. Een ervaring hoort immers steeds bij een ervaarder, zoals
fenomenologisch gesteld ook een object en een subject elkaars bestaan voor-
onderstellen. De identiteit van de ervaarder neemt de vorm aan van een sub-
jectiefindividu (aan de linkerkant), allerlei groepsnoties (de tussenruimte) of
de objectieve omgeving om ons allen heen (aan de rechterkant). Iedere tus-
senpositie op het wereldspectrum ontleent zijn identiteit zo aan het speci-
fieke perspectief dat bij die positie hoort en iedere identiteit ervaart zijn eigen
perspectief. De pluriforme maatschappelijke praktijk vindt zijn beslag tussen de
beide uiteindjes van het spectrum. Een tussenpositie, een sociale identiteit™”
krijgt daarom steeds betekenis door ten minste drie plukken perspectief: iden-
titeit, socialiteit en particulariteit

De identiteit wordt in zijn kern vastgesteld door de pluk perspectieven (mate-
rieel, mentaal, uit verleden, heden of toekomst, maar dat zijn emergente
noties) die hem constitueert. Deze pluk perspectieven wordt gedeeld door de
leden van de bewuste sociale groep, zeggen we dan in het dagelijkse spraak-
gebruik®®, Denk aan hoe alle bakkers van deze wereld een bakkerij gebruiken
en bakkerskennis delen, hoe alle kleuters een kleuterperspectief delen of hoe
alle wiskundigen een wiskundig perspectief delen.

Met zo’n identiteit (bijvoorbeeld als bakker) in isolement is iets heel bijzon-
ders aan de hand. Een specifieke positie op het spectrum, de pluk perspectief
die de identiteit in de meest fundamentele zin constitueert, die door de delers
gedeelde pluk, maakt het voor deze identiteit nog steeds niet mogelijk om
zich maatschappelijk te manifesteren. De perspectivische overlap met andere
identiteiten is immers nihil. Een specifieke tussenpositie op het spectrum
beschrijft zo een identiteit (een groep) in splendid isolation. In dusdanige iso-
latie dat er van een maatschappelijke praktijk geen sprake kan zijn. De iden-

186 Losjes geformuleerd: een pluk perspectief.

187 Een individu en een strikt objectieve omgeving, de uiteindjes, zijn beiden in isolement
immers niet sociaal.

188 Feitelijk is dat een onjuiste voorstelling van zaken: een dubbeltelling. Immers, wat zijn ‘de
leden van die sociale groep’ anders dan de emergentie van die bewuste pluk perspectief?



De maatschappij als multi-actor praktijk

titeit is dan als een eiland in een woeste zee, als een vergeten patiént in een
isoleercel.

Daarom zijn ook socialiteit en particulariteit vereist bij het daadwerkelijk
maatschappelijk kunnen functioneren van een sociale identiteit. Socialiteit
correspondeert met plukken perspectief rechts van de ingenomen positie.
Particulariteit correspondeert met plukken perspectief links van de ingeno-
men positie.

Allereerst de socialiteit, ter rechterzijde. Dit betreft perspectieven die gedeeld
worden door de sociale identiteit in kwestie en daarnaast ook nog door anderen.

Dezen maken het de sociale identiteit — neem de bakkers — mogelijk om zich
als bakkers maatschappelijk te manifesteren. Zo kunnen bakkers hun brood
verkopen aan klanten, omdat bakkers én klanten weten dat je brood kunt
maken en (ver)kopen om te eten. Je moet immers een wereld delen om als
twee verschillende sociale identiteiten een sociaal ‘praktijkje’ te kunnen vor-
men. De bakker bakt, de klant maakt er een heerlijk belegd broodje van en eet
het op, daarin verschillen ze van elkaar. Maar samen weten ze van het trans-
actieproces (zie de figuur hieronder), dat in essentie een wederkerige model-
relatie beschrijft in termen van sferen van perspectief. Beide participerende
actoren hebben een model van elkaar en dit betreft de perspectivische sfeer
die ze delen.

Bakker

Het perspectief ter rechterzijde van het punt op het spectrum veroorzaakt
de maatschappelijke bijdrage van deze sociale identiteit aan een grotere
maatschappelijke praktijk (bijvoorbeeld de rol van de bakkers in de voedsel-
produktie- en consumptieketen). Het maakt het de bakker mogelijk deel te
nemen aan de maatschappelijke praktijk.

Dande particulariteit, ter linkerzijde. Dit betreft perspectieven die niet gedeeld
worden met de identiteit — neem opnieuw de bakkers. Particulariteit maakt

223



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

224

het individuele bakkers® mogelijk zich ook als een andere sociale identiteit
dan alleen in het verlengde van hun bakker zijn te manifesteren. Een bakker
kan bijvoorbeeld het brood het brood laten*° en zich verregaand specialiseren
in banket. Een specifieke bakker en een specifieke ambtenaar kunnen samen
gaanvoetballen of schaken (het bakker-zijn is dan niet meer aan de orde). Een
bakker kan zich om gaan scholen tot slager of onderwijzer. Sommigen zijn
getrouwd, anderen vrijgezel.

Klaas
(ook
ambtenaar)

Jan
(ook
bakker)

c
K]
=
a)
=
[
o
>

Het perspectief ter linkerzijde veroorzaakt de mogelijkheid van afwijken ten
opzichte van de oorspronkelijke homogene identiteit, dat waarin de leden van
de groep te differentiéren zijn. De aspecten waarin onderdelen van de groep
‘Bakkers’ weer hun eigen particuliere werelden vormen. Zo komt het dat indi-
viduen en groepen meer dan één rol in kunnen vullen in een mensenleven en
dat individuen en groepen veranderen in de loop van de geschiedenis.

Maar steeds zijn ze 6f bakker, 6f ambtenaar, 6f voetballer, 6f iemand anders.
De identiteit verandert steeds, maar er is er op ieder moment™* maar één, zie
ook de onzekerheidsrelatie in het vorige hoofdstuk.

Met de onderkenning van drie sferen van perspectief in samenhang heb ik
vanuit de solipsistische identiteit door toevoeging van socialiteit en particulariteit
een sociale identiteit gecreéerd. Een sociale identiteit kan vanuit zijn huidige
identiteit gaan participeren in een grotere maatschappelijke praktijk. Of hij
kan ervoor kiezen zijn huidige identiteit te veranderen en te gaan participe-
ren in een andere maatschappelijke praktijk. Ik gebruik het maatschappelijk
breed gangbare begrip actor, omdat dit intuitieve begrip naar mijn idee nauw
aansluit bij de veel scherpere driewaardige definitie van een participant aan
de maatschappelijke praktijk in termen van perspectief.

189 Ensubgroepen van de bakkers.

190 De kennis blijft hij wellicht behouden, maar het feitelijke bakproces in al zijn perspectivi-
sche essenties, de hete broodoven, de geur van pas gebakken brood en nog veel meer, dat
zal hij niet meer ervaren.

191 Iniedere perspectivische configuratie.



De maatschappij als multi-actor praktijk

Perspectivische definitie van een actor

Een actor bestaat, kortom, uit een identiteit, socialiteit en particulariteit. De
identiteit (kern) van een actor wordt geconstitueerd door een pluk perspec-
tief'9> die karakteristiek is voor deze actor, maar (paradoxaal genoeg) voor
andere actoren onervaarbaar is. Het is wat de bakker een bakker maakt, wat
de bakker onderscheidt van de niet-bakker.

De actor kan zich vanuit deze identiteit (op basis van deze identiteit) mengen
in een grotere maatschappelijke praktijk, door met andere actoren relaties aan
te gaan, met hen als het ware een nieuwe identiteit te vormen. Zo koopt de
bakker als bakker zijn grondstoffen in bij een toeleverancier en verkoopt hij
als bakker zijn producten aan zijn klanten. Actoren gaan overlappen, dat
kan zo ver gaan dat ze samen een nieuwe actor vormen. Deze overlappingen
(gedeeld perspectief) vormen zijn socialiteit.

De actor kan zich ook onttrekken aan zijn instantane identiteit, door delen
ervan om te wisselen voor ander perspectief. Zo kan de bakker van rol veran-
deren: bijvoorbeeld door te besluiten de zaak ’s avonds te sluiten, naar huis te
gaan en de vaderrol op zich te nemen (tijdelijk) of door te besluiten de bak-
kersbroek helemaal aan de wilgen te hangen (permanent). Actoren schuiven
zo uiteen totdat niets van de oorspronkelijke overlap meer rest (een nieuwe
maatschappelijke praktijk is daarvan doorgaans het resultaat). Dit vormt de
particulariteit van de actor.

De maatschappelijke multi-actor praktijk

Samen vormen zich zo maatschappelijke praktijken, als in een spel met zeep-
bellen. Het spel is nog veel geraffineerder dan ik hierboven geschetst heb. Bel-
len groeien en slinken (actoren veranderen in hun geheel, perspectief wordt
toegevoegd en verdwijnt), bellen gaan overlappen en weer uiteen (maatschap-
pelijke praktijken veranderen zo hun actorenstructuur: actoren gaan over-
lap met elkaar aan en verbreken deze), bellen gaan volledig in elkaar op en
splitsen zich weer (individuen vormen zo groepen, groepen gaan in elkaar
op, vormen een grotere groep en splitsen weer). En zie, de maatschappij als

192 Die pluk kan overigens groeien en weer slinken. Zie de notie van KDS en complexiteit in
mijn proefschrift.

225



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

2206

multi-actor praktijk (figuur hieronder). Het is met recht een caleidoscopisch
spel, de dans op het wereldspectrum!3

De pragmatische kracht van het actorbegrip

Het vergt wellicht enige hersengymnastiek om de drieledige perspectivische
bepaling van hetactorbegrip hierboven te vatten. Hij wijkt immers op het eer-
ste gezicht toch wel wat af van de meer intuitieve notie van een actor als ‘een
individu of groep van individuen in een gedeelde wereld’. Maar dat is slechts
oppervlakkig zo: ons intuitieve beeld is, zo vermoed ik, een variant-op-hoofd-
lijnen van de perspectivische interpretatie die ik hierboven uiteen heb gezet.
Omdat het perspectivische actorbegrip geen last heeft van de starre dualisti-
sche noties van individuen en gedeelde wereld, kan het hele wereldspectrum
met al zijn gecombineerde tussenposities van partiéle objectiviteit en gedeel-
de pluriformiteit ingevuld en doorkruist worden. Perspectief kan ultiem
persoonlijk zijn, gedeeld raken (we schuiven naar rechts), zelfs het etiket ‘de
objectieve werkelijkheid’ opgeplakt krijgen en ook weer ontdelen (we schui-

193 Empirie kan nu opgevat worden als dat wat door iedereen ervaren kan worden in de wereld
om ons heen. Formele kennis is iets wat slechts als waar ervaren wordt door de individuen
die de desbetreffende formele afspraken als geldig accepteren. Formele kennis is dus per
definitie waar voor de actoren (de verzameling individuen) die haar accepteren. Begin je
met twijfelen dan hoor je daar niet meer bij. Perspectivisch bezien behoort empirie dus
(althans in theorie) bij de actor ‘ons allen’ en formele kennis bij de actor ‘zij die over haar
beschikken en haar als waar accepteren’.



De maatschappij als multi-actor praktijk

ven naar links). En precies daarin zit de pragmatische kracht van het perspectivische
actorbegrip.

Een juiste interpretatie van een maatschappelijke praktijk is die interpretatie
die werkt, die geschikt is ‘om te’. En of dit zo is, dat weten we slechts achteraf.
Er zijn geen universele waarheidsclaims voor nodig (ook al zullen vele van de
in modellen figurerende actoren sterk positivistische of fundamenteel religi-
euze deelopvattingen hebben). Ook een onversneden relativisme™+ is niet op
zijn plek, omdat mensen dan langs elkaar heen schieten als twee zoeklichten
die een andere kant uit schijnen.

De radicale actorthese

Het is gebruikelijk de mens als individuen of groepen te plaatsen in een
gedeelde fysieke of communicatieve wereld. Een dergelijke aanpak wordt ook
wel de actor-in-context benadering genoemd. Dat betreft de kern van naief
dualistisch denken: de mens als actor (individu of optelling van individuen)
wordt onderscheiden van zijn context, de fysieke wereld los van deze indivi-
duen die hen omgeeft.

Het perspectivische actorbegrip maaktdatonderscheid niet. Een actor bestaat
slechts uit perspectiefen alleen uit perspectief. De actornaam vormt het etiket
voor een pluk perspectief. Het is zinvol deze abstractie te plegen omdat het bij
uitstek actoren zijn die een wereld ervaren, willen en kunnen veranderen.

Een deel van zijn constituerende perspectief kan een actor delen met andere
actoren. De plaatjes op de vorige bladzijden visualiseren dit. Het perspectivi-
sche actorbegrip is, als consequentie hiervan, een radicaal actorbegrip.

Maatschappelijke praktijken bestaan uit stelsels van perspectivische actoren
en slechts uit deze actoren alleen. Deze stelling staat centraal in de aanpak
voor verbetering van maatschappelijke praktijken, die oogmerk is van de
gehele serie Samenleving in perspectief. Om deze reden geef ik hem een spe-
ciale naam: De Radicale Actorthese. De plukken perspectief die actoren delen,
gewoon onderdeel van deze actoren, vormen dan even zovele partieel gedeel-
de werelden. Het radicale zit hem erin dat de maatschappij volledig kan wor-
den begrepen als multi-actor praktijk.

194 De filosofie van de maatschappelijke praktijk is fenomenologisch-pragmatisch en sluit
zowel een onversneden positivisme als een onversneden relativisme expliciet uit. Dat licht
ik definitief toe in het hoofdstuk Perspectief vergeleken in de afronding van dit eerste deel.

227



228

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Maatschappelijke praktijken emergeren uit actoren
Zo ontstaat een uiterst eenvoudige filosofie van de maatschappelijke prak-
tijk:

Maatschappelijke praktijken

Emergentie

dDas ————] Actoren Emergentie

Bewust
veranderen

Emergentie

Perspectief

Maatschappelijke praktijken bestaan uitsluitend uit actoren en die bestaan op
hun beurt weer uitsluitend uit perspectief; niets meer dan dat. De essentie is
deze: de maatschappij wordt ervaren als perspectief en kan intrinsiek begre-
pen worden als recursief perspectief. Zingevende, intentionele, handelende
actoren emergeren uit dit perspectief. En maatschappelijke praktijken emer-
geren radicaal uit actoren in samenhang™s.

De actor is de cruciale tussenliggende schakel (tussen perspectief en de maat-
schappelijke praktijk) omdat hij beschikt over het vermogen om bewust iets te
ervaren en te veranderen: door doelbewuste activiteiten kan hij de perspectieven
die hij ervaart aanpassen. Hij denkt, leert, handelt, communiceert. Hij bouwt
een schuilplaats of een woonwijk, jaagt, verbouwt voedsel, geeft bloemen aan
zijn geliefde, bakt, koopt of eet brood, ontwikkelt een nieuwe computer. Dit
zijn allemaal voorbeelden die nog te overzien zijn, die doelgericht ontwikkeld
kunnen worden. Daarom is de actor resultaat van autonome emergentie én
doelgerichte aanpassing. Sommige dingen overkomen hem en voor andere
dingen is hij de intentionele veroorzaker. De pijlen tussen actoren en perspec-
tief gaan daarom heen én terug.

Voor complexe maatschappelijke praktijken ligt dat fundamenteel anders.
Natuurlijk, niemand zal ontkennen dat ook kleine maatschappelijke praktij-
ken wel eens doelbewust ontwikkeld zullen worden. Denk aan het managen
van een project of het succesvol uitvoeren van beleid. Feitelijk is er dan niet
sprake van confronterend emergente maatschappelijkheid, omdat er immers

195 Ook zelforganisatie is een belangrijk aspect hierbij: grotere organisatorische verbanden
ontstaan als consequentie van de aanwezigheid van kleinere die elkaar weten te vinden,
zoals het ontstaan van gilden of het groeien van markten.



De maatschappij als multi-actor praktijk

één actor het geheel (deels) overziet en voorziet (ook al kan hij het niet alleen).
De maatschappelijke sfeer kenmerkt zich juist door het interacteren van ver-
schillende actoren, ieder vanuit zijn eigen indentiteit. Aan maatschappelijke
praktijken ligt geen coherente veroorzakende intentionele actor ten grond-
slag. Niemand doorziet, ervaart ze integraal. Actoren kunnen de integrale
maatschappelijke praktijken waar ze onderdeel van vormen — vanwege hun
emergente ontstaan — grotendeels slechts ondergaan.

Daarom stel ik dat emergentie het dominante mechanisme is waardoor onze
maatschappelijke praktijken ontstaan. Maatschappelijke praktijken emer-
geren, rijzen op uit hun samenstellende actoren en deze rijzen op hun beurt
weer op uit perspectief.

De maatschappij als multi-actor praktijk

Een maatschappelijke praktijk lijkt soms direct te emergeren uit perspectief
(de rechtse, kromme pijl van onder naar boven). Wellicht is dit de reden dat we
maatschappelijke praktijken op zovele manieren beschrijven: als economi-
sche systemen, als vervoersstromen, als verhalen, als verzamelingen van sec-
toren, als noem maar op. Toch denk ik dat er één echt steekhoudende manier
is om een maatschappelijke praktijk in zijn essentie te doorgronden. En dat
is in de vorm van een multi-actor praktijk. De reden daarvoor is inmiddels zo
voor de hand liggend geworden dat we hem haast niet meer kunnen zien.
Allereerst worden delen van de maatschappelijke praktijk ervaren door een
actor. Is deze actor er niet, dan bestaat dat corresponderende deel van de maat-
schappelijke praktijk niet, althans niet op een of andere bewuste wijze. En ten
tweede: een maatschappelijke praktijk verandert omdat de samenstellende
actoren veranderen. Dan ten derde: willen we een maatschappelijke praktijk
doelgericht verbeteren, dan gebeurt dat omdat de samenstellende actoren
doelgericht en vanuit een maatschappelijk perspectief bewogen worden (door
henzelf of door een ander) tot de hiertoe benodigde verandering. Wat we ook
doelgericht veranderen aan een maatschappij, de verandering geschiedt door
en via veranderingen van actoren. En dit om de eenvoudige reden dat de actor
de ervarende drager is van bewustzijn en intentionaliteit, kortom van per-
spectief. Maatschappelijke verbetering betreft, als consequentie hiervan,
het doelgericht laten emergeren van een betere multi-actor praktijk. Juist om
deze reden verdient het de voorkeur om, in lijn met de radicale actorthese, de
maatschappelijke praktijk te begrijpen als een emergent multi-actor systeem.
De maatschappij is een multi-actor praktijk.

229






Maatschappelijk perspectief

A sustainable society should support the intentions of actors at several systemic
levels: individuals, groups, nations as well as the human race as a whole. At this
moment at higher systemic levels, shared concerted intentions are missing. This
suggests that a systemic applicability of the generic model of intentional activities
is an important guiding principle in attempting to attain sustainable societies.
Henk Diepenmaat™®

Maatschappelijk perspectief

In dit korte maar cruciale hoofdstuk zet ik nu de beslissende stap voor de
wereldverbeteraar. Het perspectivisch structuralisme heeft immers een cru-
ciale consequentie voor de filosofie van de maatschappelijke praktijk.

Alles wat ervaren wordt is perspectief. Mutatis mutandis moet dit ook gaan gel-
denvoor maatschappelijke praktijken, als emergente samenhangende stelsels
van actoren. En zo rolt ons als vanzelf het zo verwoed gezochte instrument
voor het verbeteren van onze wereld in de schoot. Dat is maatschappelijk per-

spectief.
Een uitdagend perspectief

Maatschappelijk perspectiefis de meest bijzondere variant van perspectief die
we ons als mens kunnen voorstellen. Net zoals ieder perspectief bestaat het
uit drie onderdelen: een uitgangssituatie, een veranderproces en een resulte-
rende situatie.

Het maatschappelijke zit hem erin dat zowel de uitgangssituatie, het ver-
anderproces als de resulterende situatie ieder op hun beurt bestaan uit een

196 Henk B. Diepenmaat, Trinity, model-based support for multi-actor problem solving, 1997

231



232

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

maatschappelijke multi-actor praktijk. Met andere woorden: ze bestaan uit
samenhangende constellaties van actoren, met ieder op hun beurt eigen per-
spectief. De uitgangssituatie is een ongewenste maatschappelijke praktijk.
De verandering een samenwerkingsproces tussen verschillende actoren. En
de resulterende situatie is een gewenste™” maatschappelijke praktijk. Samen
vormen ze een maatschappelijk perspectief:

/_\

Maat- Gewenste
Ongewenste schappelijke maatschappelijke
maatschappelijke \ | verandering praktijk

praktijk

Maatschappelijke
verbetering

Maatschappelijk perspectief is een enorm uitdagende en spannende per-
spectivische variant. Uitdagend omdat het zo’n enorme klus is om complexe
maatschappelijke praktijken te kunnen doorzien in hun hoedanigheid van
multi-actor perspectieven. Ze zijn immers emergent, ze worden tot op heden
nauwelijks ontwikkeld. En spannend omdat ze het beste uitzicht bieden
dat we hebben op het daadwerkelijk kunnen verbeteren van maatschappe-
lijke praktijken. Maatschappelijk perspectief is bij uitstek het wapen van de
wereldverbeteraar.

In het vorige hoofdstuk heb ik complexe maatschappelijke praktijken geken-
schetst als emergerend uit de gezamenlijke activiteiten van vele verschillende
actoren. De emergente maatschappelijke praktijk is hiermee welhaast een
antagonistvan een intentioneel, doelbewust door een actor gecreéerde omge-
ving. In iets andere woorden onttrekt de complexe maatschappelijke praktijk
zich door zijn emergentie aan maatschappelijk perspectief. Er bestaat geen
actor die dit perspectief draagt. Er bestaat met andere woorden een ‘vacature’
voor het ervaren van maatschappelijk perspectief! Een cruciale en intrige-
rende inverse vraagstelling is daarom: wie is de beoogde ervaarder van maat-
schappelijk perspectief? Welke actor vult deze ‘vacature’ in? Welnu, dat is de
wereldverbeteraar.

197 Opnieuw loop ik hier vooruit op Deel 2: Ethiek.



Maatschappelijk perspectief

Vier niveaus van inzicht

Het ontwikkelen van maatschappelijk perspectief is geen sinecure. Ik zie het
als het meest ambitieuze niveau van vier. Vele actoren vinden het al een hele
tour om hun eigen individuele praktijk te doorzien en komen aan het zich
verplaatsen in anderen nauwelijks toe. Dit is het eerste niveau, dat van de in
zichzelf gekeerden.

Een gelukkig groeiende categorie verdiept zich waarachtig in de actoren direct
om hen heen. Dat is niveau twee, dat van de sociaal geéngageerden. Sociaal geén-
gageerde mensen, maar ook goede onderhandelaars (met oog voor het eigen
belang, het belang van de anderen direct om hen heen en het gedeelde belang)
behoren hiertoe. Ze overzien al grotere stukken van maatschappelijke prak-
tijken, maar het blijft behelpen.

Een weer fors kleinere groep bereikt niveau drie, waar substantiéle delen van
de maatschappelijke praktijken waar je onderdeel van vormt in beschouwing
worden genomen als multi-actor praktijken. Het verschil met de vorige cate-
gorie is dat ook verder wordt gekeken dan naar de actoren direct om hen heen.
Zij kopen bijvoorbeeld geen goedkope autoradio of fiets met kapot slot van
een louche figuur op de hoek van de straat. Zij vragen zich bij heel goedkope
kleding af of de herkomst wel bonafide is en geen uitbuiting in stand houdt.
Kundige en betrokken politici die verder kijken dan de media en het stemge-
drag, maatschappelijk verantwoorde ondernemers die niet alleen hun eigen
financiéle gewin en een tevreden directe klant najagen, milieuactivisten die
doorleefd ervaren dat ondernemers en politici ook gewoon tot de maatschap-
pelijke praktijk behoren en hun eigen legitieme belangen hebben; ze vallen
alle onder dit niveau. Zij zijn de maatschappelijk bewusten.

De wereldverbeteraar ten slotte vindt zijn plaats op niveau vier: dat van de
maatschappelijk bekwamen. Dit boek draagt een steentje bij aan invulling van
het competentieprofiel van maatschappelijk bekwamen: zij richten zich op
het gezamenlijk met anderen ontwikkelen en daadwerkelijk inzetten van
integraal maatschappelijk perspectief, in wat voor vorm dan ook.
Maatschappelijk bekwamen werken structureel aan het ontwikkelen van
gezamenlijke drieledige multi-actor beelden van:

1. hoe onze maatschappelijke praktijk op dit moment functioneert.

2. hoe deze praktijk veranderd kan worden.

3. in welke verbeterde maatschappelijke praktijk dit resulteert.

233



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Voorbeelden van maatschappelijk perspectief

Ik geef een paar complexe voorbeelden die de aard van maatschappelijk per-
spectief tot de verbeelding laten spreken. Stel we veranderen onze koolstof-
economie in een CO -emissieloze economie:

Maatschappij met veel
CO2 emissie

Maat-
schappelijke
verandering

CO2 Emissieloze
maatschappij

Stel we bannen armoede uit in Afrika:

/\

Maat-
schappelijke
verandering

234

Maatschappij met \
bittere armoede
in Afrika

Maatschappij zonder
bittere armoede
in Afrika

Stel we richten ons zorgsysteem zo in, dat niet meer de specialisten, de verze-
keraars en andere faciliterende spelers centraal staan, maar dat de patiénten
centraal komen te staan en er tegelijkertijd oog blijft voor de legitieme belan-
gen van de faciliterende spelers:

Maatschappelijk

Maatschappelijk

zorgsysteem zorgsysteem
georienteerd op hMaatI-"k georienteerd op
zorgverleners schappelijke zorgontvangers

verandering



Maatschappelijk perspectief

Stel we werken concreet aan het bieden van kansen die de voorheen kansarme
jongeren in onze Westerse maatschappij dan ook echt gaan grijpen:

Westerse

Maat- maatschappij
Westerse schappelijke met kansen
maatschappij met verandering voor alle
j ongeren
kansarme jongeren Jjong

De greep hierboven is vrij willekeurig. Maar met bovenstaande eenvoudige
eerste schetsen staan de contouren van een maatschappelijk perspectief al
overeind. De uitdaging is ze verder in de kleuren als multi-actor perspectief,
in lijn met radicale actorthese.

De hamvraag

Kun je wel zo eenvoudig de eerste schetsen van ook zo’n enorme maatschap-
pelijke veranderingen verwoorden? En kan dat dan ook leiden tot daadwerke-
lijke nadere invulling van dit perspectief, leidend tot een daadwerkelijk betere
wereld?

Natuurlijk zal er enorm veel discussie zijn over welke maatschappelijke prak-
tijken nu ongewenst zijn en welke beter. Meer dan één route staat doorgaans
daarvoor open. Die nadere bepaling is verder ook niet ontbloot van eigenbe-
lang. En over wat dan daadwerkelijk te realiseren valt, ook daarover verschil-
len de meningen heftig. In de delen twee en drie van deze serie, die handelen
over de ethiek en de pragmatiek, kom ik hier uitgebreid op terug.

Maar ik denk evengoed dat het antwoord op de hamvraag een volmondig ja
moet luiden. We kunnen immers als actoren ons gazon maaien op basis van
perspectief. We kunnen als gezamenlijke buren inspringen als een gezin uit
de straatin de problemen zit, op basis van een al complexer perspectief. En we
kunnen als internationale gemeenschap hulp geven bij enorme natuurram-
pen: het daarvoor benodigde perspectief wordt nog complexer. En ieder vol-
gend voorbeeld uit deze alinea vergt weer een maatschappelijk perspectief dat
complexer is dan het vorige. Maar evengoed is het volgende onverkort waar:

235



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

236

Er bestaat geen enkele fundamentele reden waarom we als direct betrokkenen ook
complexe integrale maatschappelijke praktijken niet zouden kunnen proberen te
begrijpen en veranderen als maatschappelijk multi-actor perspectief.

Maatschappelijk potentieel

Ergens zullen we daarbij onvermijdelijk aanlopen tegen de grenzen van het
menselijk vermogen, tegen de valse grijns van onoverkomelijke complexiteit.
We verliezen de grip, verzanden in sociale chaos en trekken ons noodzakelij-
kerwijs weer terug op het perspectivische vasteland dat ons rest.
Tegelijkertijd meen ik dat we die grens nog lang niet bereikt hebben. Als ik
om mij heen kijk, zie ik dat vele mensen op belangrijke bestuurlijke en maat-
schappelijke posten opereren op niveau twee (de sociaal geéngageerden, zie
onderstaande figuur voor een schetsmatige indeling). Steeds meer mensen
opereren op niveau 3 (de maatschappelijk bewusten). De vele duurzaam-
heidsactiviteiten gericht op integraal ketenbeheer van de laatste decennia zijn
daar ook een uitstekend voorbeeld, ze reiken zelfs tot aan niveau 4. Op niveau
4, datvan de maatschappelijk bekwamen, hebben we als mensheid nog vele
stappen te zetten.

¥ & &
P & & &
N & & i
& & N &
X N N <
,‘9 2'0 0\\ N
Y
. & \% QQ (A
AN . lb‘b ‘\‘b QQ
& O"\ ‘)0 2
A s > &
L [ o
% -
L

Kortom, we kunnen als mensheid de wereld nog substantieel verbeteren. Er
ligt een enorm maatschappelijk potentieel'®. Wat voor verzilvering nodig is,
is bewust en consequent samen met betrokkenen werken aan maatschappe-
lijk perspectief. Er is nauwelijks een fundamentele barriére die ons daarbij
hindert op ons huidige ambitieniveau. Wel zijn daarvoor een perspectivische

198 Ik ben maatschappelijk gezien een optimist.



Maatschappelijk perspectief

maatschappelijke ethiek en een pragmatisch kader voor het ontwikkelen van
maatschappelijk perspectief vereist. Maar de route is hiermee alweer wat dui-
delijker. Willen we de wereld doelgericht verbeteren, dan vereist dat het ont-

wikkelen van maatschappelijk multi-actor perspectief.

237






De frontier van het ervaren

We moeten ons goed herinneren dat de toekomst weliswaar niet geheel in onze macht
ligt, maar ook niet geheel buiten onze macht ligt; zo zullen we hem maar niet rustig
afwachten als iets wat toch zeker zal gebeuren, maar ook niet in wanhoop geraken
omdat we denken dat hij absoluut niet zal komen.

Epicurus, brief aan Menoeceus, par.127

Een verkenning van de grenzen

In dit hoofdstuk verken ik de intrigerende frontier? van het menselijke erva-
ren. Want juist aan deze frontier emergeert steeds weer nieuw perspectief
voor alle actoren en verandert dus ook de integrale maatschappelijke praktijk.
Ik zal het accent leggen op het zich steeds weer nieuw aandienende perspec-
tief, maar ook het verdwijnen en vergeten van perspectief komt aan de orde.
Dit uit het zicht verdwijnende perspectief bepaalt immers evenzeer wat we
ervaren als het nieuwe. De raadselachtige tijd, dat immer bewegende geheel
van verleden, heden en toekomst, wordt zo door de combinatie van emergen-
tie en verdwijning van perspectief gevormd.

Dit hoofdstuk is interessant voor mensen die nieuwsgierig zijn naar een
verkenning van de grenzen van het (menselijke) ervaren vanuit een perspec-
tivische optiek. Aan het eind concludeer ik dat de ontwikkeling van onze
integrale maatschappij door geen mens ervaren wordt. Onze integrale maat-
schappij ontwikkelt zich op amorele wijze. De positieve boodschap is dat wij
daar als menselijke actoren zeker niet ongewapend tegenover staan.

199 Frontier: voorkant, oprukkende grens.

239



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

240

Filosofie en ethiek

Tot nu toe heb ik wellicht de schijn opgehouden dat filosofie en ethiek goed
te scheiden zouden zijn. Dat is uiteraard niet mogelijk. Sommige nieuwe
ervaringen anticiperen we immers en weer een gedeelte daarvan veroorzaken
we zelf als handelende mensen. Iedere anticiperende ervaring vooronderstelt
een keuze; we hadden immers ook een andere anticipatie kunnen hebben.
De keuze voor het ene boven het andere vooronderstelt een notie van slech-
ter en beter (relatief). Anticipatie impliceert ethiek en een ethiek impliceert
een vorm van anticipatie, hoe rudimentair deze ook is. Ik loop daarom in dit
hoofdstuk onvermijdelijk vooruit op het tweede deel van de serie dat handelt
over ethiek.

In het brandpunt

Het voorbeeld van de wijnfles (zie de figuur in het hoofdstuk Filosofische noties
in perspectief) maakte duidelijk dat in de filosofie van de praktijk namen van
situaties en begrippen een etiket zijn op een plukje perspectief. Zo ook is het
begrip ‘een fles Champagne’ een wolkje perspectief, helder in het centrum
en steeds verder gedistribueerd naarmate je verder naar buiten gaat. Je kunt
een fles openen en leegdrinken, hem tegen de muur aan scherven gooien, je
kunt er een schip mee dopen, hij ontstaat uit silicium dat gewonnen wordt
uit zandgroeven en je brengt hem na gebruik naar de glasbak, waarna een
indrukwekkend inzamelings- en hergebruiksproces volgt. Dat alles is in ver-
schillende gradaties aanwezig in het begrip. In essentie is de situatie of het
begrip ‘een fles Champagne’ de overlap tussen en de samensmelting van vele
constituerende perspectieven. De totale pluk perspectief doorsnijdt tijd en
ruimte, objectieve (groen) en subjectieve (lekker of niet) noties en nog vele
meer. De notie ‘een fles Champagne’ diffundeert zo vanuit een plek in tijd en
ruimte naar gedistribueerd en gedelocaliseerd; andere noties staan dan op
hun beurt centraal.

‘Een specifieke fles champagne’ die voor je op tafel staat is gesitueerd in tijd
en ruimte. Dat wil zeggen dat de pluk perspectief groter is dan in het algeme-
ne geval: je kunt hem nu openen en leegdrinken met de mensen die bij je zijn;
de consequentie is dat je dadelijk niet mag rijden naar je schoonmoeder. ‘Gesi-



De frontier van het ervaren

tueerd in tijd en ruimte’® kan zo herkend worden als extra perspectieven die
toegevoegd worden aan het algemene begrip ‘Een fles Champagne’.

De algemene notie ‘fles Champagne’ is niet gesitueerd in tijd en ruimte. Al die
perspectieven die een fles specifiek situeren in tijd en ruimte zijn er af gela-
ten. Datje een fles kunt drinken met mensen en dat je daarna niet mag rijden
in algemene zin, blijft gewoon aanwezig in het netwerk van perspectief. De
algemene notie waaiert evengoed uit, maar nu in relatieve noties van tijd en
ruimte°".

We kunnen nu inzien wat er gebeurt als we wisselen van ervaring of beleving.
De focus van attentie verandert dan in het perspectievennetwerk. Eerst komt
hetaccent op één van de constituerende perspectieven van de situatie ‘een fles
Champagne’, bijvoorbeeld dat we hem tegen een schip kapot gooien. Hiermee
raken de andere constituerende perspectieven van ‘een fles Champagne’ meer
uit beeld; bijvoorbeeld dat er een etiket met groene lettertjes op zit en noem
maar op. De focus gaat als het ware uitstaan, één kant uit hangen in de wolk
van perspectief, waardoor de rest uit beeld raakt.

De oorspronkelijke perspectievenwolk ‘een fles Champagne’ wordt staps-
gewijs teruggesnoeid. Door middel van restrictie wordt het begrip ‘een fles
Champagne’ tot een ding waarmee je een schip kunt dopen. Het proeven
ervan is dan uit beeld en ook de specifieke kleur van de wijn en het gegeven
of er bezinksel aanwezig is. Vervolgens veranderen we, stappen we over van
de ervaring van de hele fles naar de fles uiteenspattend tegen de romp van het
schip. In stap drie kunnen dan extra samenstellende perspectieven van de
nieuwe situatie ‘schip gedoopt’ in beeld komen. Deze situatie was al aanwe-
zig in het begrip ‘een fles Champagne’ — het dopen van een schip was immers
één van de samenstellende perspectieven — maar dan nog wel erg beperkt
(rondvliegende scherven). Zodra we echter focussen op deze nieuwe situatie,
zetten we deze beperkte situatie stevig in de verf: allerlei met de nieuwe situ-
atie ‘gedoopt schip’ verbonden perspectieven, zoals het gejuich dat ontstaat
en allerlei festiviteiten, worden toegevoegd.

200 De consequentie hiervan is overigens dat een exacte situering in tijd en ruimte niet moge-
lijk is, zoals ook de kwantummechanica onderkent. Perspectivisch is dat uitstekend te
begrijpen. Tijd en ruimte zijn emergente fenomenen op een weefsel van perspectief. En
‘een fles Champagne’ is bij uitstek gedelocaliseerd in tijd en ruimte, ook al is er een duide-
lijk zwaartepunt in de pluk perspectief.

201 De argumentatie gaat ook op voor andere noties dan tijd en ruimte, zoals objectiviteit en
subjectiviteit, intentionaliteit en autonomie, model en referent.

241



242

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Nieuwe ervaringen emergeren zo in het bewegende brandpunt, steeds het
centrum van het perspectief dat ons in onze omgeving constitueert*>. De
focus loopt als het ware over een bestaand perspectivisch netwerk heen zoals
een zoeklicht>* vanuit een helikopter de grond afzoekt of zoals een spin over
een web loopt. Hoe meer nabij het centrum van het zoeklicht, hoe meer in
beeld. De buitenringen worden steeds minder ervaren. Ik noem dit daarom
de zoeklichtvariant.

De ervaringen die we in een ons bekende omgeving opdoen, wisselen op deze
wijze als we bewegen. Als we een stap zetten, verandert bijvoorbeeld de hori-
zon en dat verwachten we ook. We nemen die veranderende horizon steeds in
ons op; het zetten van de stap en de veranderende horizon zijn feitelijk twee
onderdelen van hetzelfde totaalproces van verandering van perspectief: hori-
zon a; zet stap; horizon b.

Zo ook stap ik af en toe over van kijken naar een specifieke schemerlamp in
mijn woonkamer (fysiek) naar denken aan de herdershond die we vroeger in
ons ouderlijk huis hadden (mentaal), omdat de vorm van de lamp sprekend
lijkt op zijn verbaasde positie, zittend voor me met zijn kop een beetje scheef.

202 Zie ook Charles Taylor, Bronnen van het zelf, Hoofdstuk 5, Morele Topografie.
203 Datzoeklicht kan overigens ook nog breed en smal stralen, maar over dit soort abstractie
en specificatie verderop meer.



De frontier van het ervaren

Blijkbaar zijn die perspectieven voor mij ‘in mijn wolk’ met elkaar verbonden;
delen ze een perspectief dat de overstap in gedachten van echte lamp in het
heden naar de herinnerde hond in het verleden voor mij mogelijk en voor de
hand liggend maakt.

Een cruciaal punt is dat het zoeklicht niet slechts al aanwezige perspectieven
vindt. Als dat zo zou zijn, zouden we onderbewust zijn, er is dan zelfs van
haarscheurtjes die gedicht moeten worden geen sprake. Op het stramien van
het reeds aanwezige weefsel worden wel degelijk kleine aanpassingen ver-
richt, zoals op grote schaal gebeurt bij confronterend ervaren, dat licht ik
direct hieronder toe. Zo emergeren nieuwe ervaringen en nieuw perspectief
in het bewegende zoeklicht over een grotendeels reeds bestaand netwerk. En
oude ervaringen verdwijnen uit beeld.

Aan de rand

Anderzijds zijn ervaringen soms ook vooral nieuw en confronterend. Bij-
voorbeeld als ik door het bos loop en opeens een luipaard zou opduiken; een
ervaring die, hoewel uiterst uitzonderlijk, sommige mensen in Nederland
inderdaad hebben opgedaan. Of als iemand mij aan het schrikken maakt; of
een aardbeving in een regio waar dat gewoonlijk niet voorkomt. Of als ik een
hoek omsla in een mij onbekende maar als mooi bekend staande stad en ik zie
tot mijn verrassing een prachtig gebouw. (Ik verwacht toch ook wel een beetje
dat zoiets kan gebeuren). Zodra dat gebeurt focus ik vrijwel volledig op deze
nieuwe ervaringen. Hoe confronterender deze nieuwe perspectieven zijn, des
te meer we dit ook daadwerkelijk als ‘een schok’ ervaren. De fysieke aardbe-
ving en de mentale schok vinden hier ook hun integraal-perspectivische pen-
dant, die zowel fysieke, mentale, communicatieve, sociale en nog veel meer
aspecten omvatten kan. Vanuit deze confronterende optiek is de wolk van
perspectief niet om mij heen aanwezig, maar groeit de rand van de wolk van
perspectiefjuist steeds verder uit naar buiten. Mijn ‘ik’, mijn zelf bevindt zich
aan de rand van een perspectivische wolk; nieuwe ervaringen worden daad-
werkelijk toegevoegd aan de rand van deze wolk waar mijn ervaringsfocus
zich bevindt. Hoe bruter de confrontatie, des te radicaler de focus buiten de
oorspronkelijke grens van het perspectivische netwerk naar inderhaast nieuw
aangemaakt perspectivisch terrein verplaatst wordt.

Deze interpretatie roept sterke associaties op met het spelen met LEGO bouw-
stenen: aan de voorkant worden stukken perspectief toegevoegd, aan de ach-
terkant worden ze weer weggehaald. En op deze wijze bevind ik me net als

243



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

244

bij de zoeklichtbenadering steeds op de grens van nieuwe ervaringen. Het
web van perspectief is er voor mij echter niet op voorhand zoals bij de zoek-
lichtvariant; het wordt steeds aan de rand opnieuw geconstrueerd met behulp
van perspectief. Ik noem deze confronterende variant daarom de bouwstenen-
variant.

Anticiperend en confronterend ervaren

De zoeklichtvariant gaat ervan uit dat het netwerk waarover bewogen wordtin
principe al grotendeels aanwezig is, het doorlopen ervan is slechts een kwes-
tie van de bewustzijnsfocus verplaatsen over dit netwerk en in het brandpunt
hier en daar kleine aanpassingen en uitbreidingen plegen. We bevinden ons,
kortom, op bekend terrein. We beschikken steeds over verwachtingen en die
komen grotendeels uit.

De zoeklichtvariant beschrijft het anticiperende ervaren. Onder anticiperend
versta ik hierbij niet zozeer dat we ‘iets, wat dan ook’ verwachten, maar dat
we op voorhand al over een beeld beschikken van wat we zodadelijk zullen
ervaren. Die ervaring kan mentaal, sociaal, fysiek, wat dan ook zijn. Dat beeld
overigens ook: denk aan een maquette van een bouwwerk of een brandoe-
fening. De bouwsteenvariant gaat ervan uit dat we ons aan de rand van een
netwerk bevinden, bij een kloof en om verder te kunnen ervaren dit netwerk
moeten uitbreiden met nieuw perspectief.

De bouwstenenvariant moet zijn bouwstenen natuurlijk ergens vandaan
halen. Waar vandaan dan, dat is een intrigerende vraag. Wordt nieuw per-
spectief aangemaakt of worden vooral onderdelen van elders uit het web,
voorheen nog niet in focus, naar de frontier gesleept en daar op andere wij-
zen aan elkaar verbonden, enigszins vergelijkbaar met de wijze waarop reeds
bestaande troepen steeds naar het brandpunt van de strijd gestuurd worden?
Ik denk dat het vooral een kwestie is van aanslepen van perspectivische hulp-
troepen, die dan aansluitend opnieuw pas gemaakt worden. Als de luipaard
opeens voor mij in mijn veilige Nederlandse bos uit de bosrand springt, maak
ik immers de ervaring ‘luipaard’ niet helemaal opnieuw, ik beschik reeds over
grote plukken perspectief die hem snel kunnen constitueren. Daarom herken
ik hem als luipaard. Die plukken bevonden zich ver van mijn ervaringsfocus
van dat moment, vandaar dat ik ze als (relatief) nieuw in mijn ervaringsfron-
tier bestempel en de bouwsteenmetafoor hier meer op zijn plaats vind. Maar
die plukken maakten deel uit van mijn integrale perspectief.



De frontier van het ervaren

Het emergeren van een nieuwe ervaring is vooral een reconfiguratieproces
waarbij perspectief van geheel andere plekken uit het netwerk worden aan-
gesleept en ingezet om in het brandpunt van het bewustzijn een nieuwe erva-
ring te construeren, die geschiktis ‘om te’. Bij grote confrontaties woekert en
draait en herarrangeert de integrale wolk waar een integraal bewustzijn over
beschikken kan; dat ervaren we dan ook als een ernstige ontwrichting. De
focus van bewustzijn ervaart het als uitbreiding van het netwerk op de plaats
waar het huist.

Emergent bewustzijn ervaart zich reorganiserend perspectief

Wat we hier feitelijk zien is de wijze waarop het emergente bewustzijn als
zoeklicht en het integrale netwerk van perspectief als substraat in samen-
hang het imposante spel van het ervaren spelen. Is het netwerk al helemaal
aanwezig, dan ervaren we niet, zijn we onderbewust. Is er helemaal geen per-
spectief aanwezig, dan is er niets, zijn we onbewust. Daartussenin bestaan
diverse tussenstadia van aanwezig en zich rearrangerend perspectief.

Stelt u zich voor dat de perspectieven in het netwerk die ervaren worden zou-
den oplichten. Soms is dit gefocust, soms waaiert het vrijwel volledig uit over
het gehele netwerk en dan richt het zich weer ergens anders op, als een emer-
gente, draaiende zoomlens; denk ook aan een school vissen. Het zoeklicht
kan een kloof of een haarscheurtje tegenkomen in het perspectivische web
en daar blijven hangen. Als consequentie ervan zal het netwerk trachten een
bruggenhoofd te vormen door perspectief van elders uit het netwerk te confi-
gureren en te koppelen.

Omdat het perspectief zelf recursiefis, geldt dit voor dit aansleep- en configu-
ratieproces ook. Als een luipaard uit de bosrand springt, is het eerst zaak de
luipaard te configureren en dan een beeld van ons in het bos met de luipaard.
Om de luipaard te configureren, configureren we eerst wellicht de ervaring
‘woest beest’, met allerlei verslindende en andere minder prettige conno-
taties, dat we dan verfijnen tot luipaard, omdat we van een luipaard ander
gedragverwachten dan van een nijlpaard (ook een woest beest als het boos is).
Wellicht horen we eerst een luid gegrom of gekraak en komt dan pas de notie
‘woest beest’ tot stand.

Dit recursieve proces van aanslepen en configureren dat leidt tot nieuwe
ervaringen verloopt enorm flexibel. We kunnen ons deze flexibiliteit nauwe-
lijks voorstellen met onze ruimtelijke, tijdelijke en beeldende preoccupaties.
Ruimte, tijd en beelden zijn immers de emergente noties die ons moeten

245



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

246

helpen dit proces te temmen en staan ons begrip hier feitelijk in de weg. U
begrijpt, we kijken hier fors over de rand en wanen ons Copernicus.

De kwintessens van tijd

Het verschil tussen anticiperend en confronterend ervaren zit hem in de aan-
of afwezigheid van een breder omvattend web van perspectief; een besef of
bewustzijn dat voorafgaat aan de nieuwe ervaring. Bij anticipatie zitten we
comfortabel in het midden van een groot netwerk dat goed wordt overzien en
zoomen we aansluitend in om een klein detail in dit centrum in te vullen; er
wordt een klein scheurtje gedicht. Het blijft een detail, want zo belangrijk is
het niet in het geheel van ons bewustzijn. Maar zodra we ingezoomd hebben
bevinden we ons gewoon bij een scheurtje, aan de grens van het weefsel. Van-
wege de kleine focus staat ons ook nog eens perspectief ter beschikking om
dat kloofje te dichten. Is het scheurtje gedicht, dan vergroten we de scopus
weer.

Bij confrontatie zitten we aan de rand van een groot netwerk dat goed wordt
overzien. lets is confronterend omdat het ons in onze essentie raakt; het
gehele netwerk zal beinvloeden en wellicht bedreigen. We bevinden ons ter-
wijl de zoomlens op een grote hoek staat en een groot beeld dekt, bij een fikse
kloof'aan de grens van ons weefsel. Tot overmaat van ramp is door deze brede
focus het resterende perspectief dat ons ter beschikking staat om de kloof te
dichten ook nog eens relatief beperkt>>+.

Bij anticiperend ervaren overziet een actor het gros van het perspectief al op
voorhand. Bij confronterend ervaren moet een actor het gros van het perspec-
tief configureren om verder te kunnen. Bij anticiperend ervaren komt de toe-
komst daarom vooral op ons af en slaat via het heden om naar het verleden.
Bij confronterend ervaren treden we vooral vanuit het verleden steeds in het
heden en gaan zo al configurerend de toekomst binnen. Daarom zijn ook
anticiperend en confronterend ervaren nooit volledig van elkaar te scheiden
en datzelfde geldt voor heden, verleden en toekomst. Zo ontstaat de tijd op het
zich immer herconfigurerende weefsel van perspectief.

Hetverschil tussen anticiperend en confronterend ervaren zit hem echter niet
in het mechanisme, dat is in beide gevallen exact hetzelfde. Of er nu een lui-
paard voor me op het bospad springt — hij bedreigt me, hoe kom ik hier uit! —

204 Einstein merkte op dat een probleem niet wordt opgelost met hetzelfde denken dat het
veroorzaakt. Perspectivisch gezien kunnen we deze constatering nu verruimen van denken
tot alle wijzen van ervaren.



De frontier van het ervaren

of datik naar het terras in mijn tuin loop om in het zonnetje te gaan zitten — ik
moet de stoel alleen even een beetje omschuiven. Steeds is er perspectief aan-
wezig en pas ik wat bij. Het verschil zit hem slechts in de systemische schaal.
Het leven zelf is een spel van anticiperen en accommoderen, van verplaatsen
over en herconfigureren van perspectief. Het is niet anders dan het voorbeeld
datik al eerder noemde, van mijn ontwaken in een huis met sinaasappels per-
sende kinderen. Deels anticiperend en deels confrontaties accommoderend,
vinden we onze weg door het perspectivische landschap.

Intentioneel handelen

Het gemaakte onderscheid tussen confronterend en anticiperend ervaren en
de discussie over routineus en reflectief bewustzijn maakt het mogelijk ook
het fenomeen intentioneel handelen perspectivisch te plaatsen. Intentioneel
handelen wordt breed aanvaard als één van de meest raadselachtige fenome-
nen die wij als mensen kunnen benoemen. De kern van het raadsel is dit: hoe
kan een mentaal verschijnsel als willen veroorzaken dat iets daadwerkelijk
gebeurt, verandert in de materiéle omgeving? Of in concrete voorbeelden: hoe
kan een voornemen een kuil te graven ook leiden tot een gegraven kuil? Hoe
kan de intentie mijn hand op te steken daadwerkelijk leiden tot mijn opgesto-
ken hand? Hoe kan de intentie onze maatschappij te verbeteren ook daadwer-
kelijk leiden tot een betere maatschappij?

Deze vraagstelling poneert eerst het mentale en materiéle als fundamenteel
andere sferen en maakt dat onderscheid aansluitend problematisch. Perspec-
tivisch beschouwd snijdt zo’n vraagstelling daarom geen hout. Centraal punt
van de filosofie van de praktijk is immers dat het leven zich ontrolt als het
ervaren van recursief perspectief, wat voor emergente kwaliteiten we daar
dan ook aansluitend aan toekennen: bijvoorbeeld fysiek, mentaal, objectief,
subjectief, in verleden, heden of toekomst, confronterend of anticiperend.
Willen in een mentaal domein en een kuil in een fysiek domein zijn in de kern hele-
maal niet fundamenteel anders. Het is allemaal perspectief. We moeten dus,
willen we intentioneel handelen begrijpen, terug naar perspectief.
Intentioneel handelen is niets anders dan een bijzondere variant van anti-
ciperend ervaren. Als ik mij voorneem om een kop koffie te drinken en dat
voornemen ook realiseer, ontstaat in wezen een perspectivisch netwerk dat
eerst de anticipatie, dan de actualisatie en ten slotte de realisatie vormt. Dat
netwerk snijdt dwars door gangbare onderscheiden als mentaal en materi-
eel, autonoom (vanzelf, zonder menselijk ingrijpen) en intentioneel (gewild).

247



248

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Als dat goed uitpakt, vallen de anticipatie en de realisatie netjes samen; ze
overlappen of liever unificeren dan volkomen, zie ook mijn beschouwing over
modellen. Dat draagt weer bij aan de pragmatische waarde van dit perspec-
tief. Als dat niet lukt, moet ik mijn perspectieven aanpassen>s. Ik leer dan. Is
hiermee dan echt het raadselachtige van intentioneel handelen ontraadseld?
Nog niet echt overtuigend. Ik licht daarom aan de hand van twee voorbeel-
den toe hoe intentioneel handelen perspectivisch verklaard en begrepen kan
worden.

Je ziet een vaas op tafel staan. Een lichte aardbeving laat de tafel trillen
waardoor je de vaas langzaam ziet vallen. Je anticipeert dat hij op de vloer
uiteen zal spatten en in scherven op de grond zal liggen. Een moment
later zie je hem daadwerkelijk uiteenspatten en de scherven op de grond
liggen (voorbeeld A).

Je ziet een vaas op tafel staan. Je anticipeert dat je hem vastpakt en weg-
gooit, en dat hij in scherven uiteen zal spatten en dat je de scherven om je
heen ziet liggen. Je grijpt hem, gooit hem op de grond en hij spat uiteen.
En even later zie je de scherven op de grond liggen (voorbeeld B).

Voorbeeld A en B zijn grotendeels hetzelfde. Waarom nu is het autonome
voorbeeld A ‘normaal’ en het intentionele voorbeeld B raadselachtig? Het
ervaren van de vaas op de tafel, dat hij richting de grond gaat, op de grond
uiteen spat en dat de scherven op de grond liggen zijn in voorbeeld A en B
gelijk. Deze ervaringen benoemen we doorgaans als fysieke gebeurtenissen
in de echte wereld. Ook het waarnemen van de vaas, het anticiperen dat de
scherven uiteen spatten en het anticiperen dat de scherven op de grond liggen
zijn in voorbeeld A en B exact gelijk. Deze benoemen we als anticiperende
ervaringen, ze zijn mentaal van aard.

Het wezenlijke verschil tussen A en B zit hem hierin. In voorbeeld A veroor-
zaakt de aardbeving de val. Dat begrijpen we prima. In voorbeeld B pakt een

205 lkvind het een enorm intrigerende vraag of nieuw perspectief nu echt nieuw is of vooral
een herconfiguratie van bestaande onderdelen (dit op verschillende systemische scha-
len, perspectief is immers recursief). Die vraag lijkt vreemder dan hij feitelijk is. Kijken
we immers naar materie, dan vinden we het heel normaal allerlei behoudswetten (massa,
energie) en evenredigheden (E=mc?) in stelling te brengen. Of het integrale perspectieven-
netwerk groeit op universele schaal, vermoedelijk niet, maar ik heb hier uiteraard geen
enkel bewijs voor.



De frontier van het ervaren

mens de vaas doelbewust op en gooit hem op de grond. Daar begrijpen we
niets van. Het is vooral de causaliteit van willen naar handelen die we niet
begrijpen. We snappen met andere woorden niet wat de causale relatie is tus-
sen het mentale en het fysieke>*S. Maar dat een mentale toestand een fysieke
verandering met daarop volgend een fysieke situatie veroorzaakt (voorbeeld
B) is perspectivisch gezien volstrekt analoog aan het gegeven dat een fysieke
toestand een fysieke verandering met daarop volgend een andere fysieke situ-
atie kan veroorzaken (voorbeeld A).

Neem het voorbeeld van de vaas. Ik anticipeer dat de vaas zal breken zodra hij
de grond zal raken, met als resultaat dat de scherven op de grond liggen. En
zie daar, dat gebeurt ook in het echt! Of ik anticipeer dat mijn hand de vaas
zal grijpen en gooien, de vaas zal breken zodra hij de grond zal raken, met
als resultaat dat de scherven op de grond liggen. En zie daar, ook dat gebeurt
dan echt! We zijn niet gewend het mentaal aansturen van ons eigen lichaam
te begrijpen als een variant van anticiperend ervaren, maar als we accepteren
dat dit een kwestie van perspectiefis, is dat deel van het raadsel gewoon ver-
dwenen. Intentioneel handelen (de brug van mentaal naar materieel) is net zo
gewoon als fysieke causaliteit, mentale causaliteit (redeneringen) of sensori-
sche perceptie (de brug van materieel naar mentaal). En juist daarom is lopen
of je hand opsteken net zo natuurlijk als kijken of voelen.

Daarmee is intentioneel handelen verklaard. Ten minste, als we voor intenti-
oneel handelen een verklaring willen die nog verder reikt, dan moeten we dat
ook wensen voor ons begrip van het fysieke, het mentale en het fenomeen van
sensorische perceptie.

De vrije wil

De wil is in essentie autonoom. Maar we kunnen verschillende mogelijke
handelingen overwegen, afwegen en een keuze maken. We kunnen de wil
als actor temmen, vandaar dat we spreken van een vrije wil. Natuurlijk kun je
bij complexe, samengestelde handelingen op ieder moment weer heroverwe-
gen. Maar de handeling voltrekt zich eenmaal gekozen op vergelijkbare wijze als
dat je aandachtig naar een langzaam groeiende druppel water aan een kraan

206 In contrast daarmee menen we de causale relatie tussen het fysieke en het mentale, door
middel van waarneming wel te snappen. En ook het fenomeen dat we kunnen anticipe-
ren vinden we onbegrijpelijk genoeg volstrekt normaal. Mijn stelling is dat alle drie even
begrijpelijk en tegelijk onbegrijpelijk zijn.

249



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

250

kijkt, in de wetenschap dat hij zal vallen>7. Het zit dan in de loop der dingen,
de handeling emergeert, het zoeklicht gaat dan verder door zijn eigen per-
spectivische traagheid (zijn eigen perspectivische inertia).

Maar hoe steekt dat overwegen, dat afwegen en kiezen, hoe steekt de vrije wil
in elkaar? Deze intrigerende vraag behandel ik in deel twee van de serie.

Wat we nog niet ervaren

Snuffelen over de grens

Perspectief dat niet ervaren wordt krijgt van mij weinig ruimte, ik zei het al
eerder. Maar wel een héél klein beetje! Er zijn immers twee sferen. Een sfeer
waarin iets ervaren wordt en een sfeer waarin niet ervaren wordt.

Het ervaren, als emergent fenomeen op het weefsel van perspectief, loopt
van uiterst confronterend tot uiterst anticiperend. Het ervaren steekt steeds
zijn neus vooruit als een Heideggeriaanse existentiaal>*®. Dat doet het aan de
sprankelende frontier van het recursieve weefsel van perspectief.

Bij de scheuren, de kloven, de kleinste kiertjes, daar zoekt en snuffelt het ver-
der, soms snel en koortsachtig, soms langzaam; bestaand weefsel wordt aan-
gepast en nieuw weefsel wordt gecreéerd, geconfigureerd, soms met grote
brokken, soms metkleine en het ervaren gaat door waar dat weer kan. Zijn die
kloven en kiertjes in het weefsel er helemaal niet, dan leven we onderbewust.
Is er helemaal geen weefsel, dan zijn we (daarvan) onbewust.

Ook wat niet ervaren wordt valt uiteen in twee sferen: wat nog niet ervaren
wordt (aan de kantvan de snuffelende ervaringshorizon) en wat niet meer erva-
ren wordt (achter de slipstream). We kunnen wat we niet ervaren niet scherp
beschrijven; we ervaren het immers niet in betekenisvol perspectief. Maar we
kunnen het wel duiden. Ook al kan er in geen enkele inhoudelijke ervarings-
term iets over gezegd worden, als het nog niet ervaren en het niet meer ervaren
er niet zijn, dan valt er over de ervaringssfeer zelf niets zinnigs te zeggen en
stopt het ervaren noodzakelijkerwijs. Dan valt het dood.

Zo kijkt het ervaren aan de voorkant als het ware steeds een heel klein beetje
over de grens vanuit het iets in het niets. Het kijkt of zich daar iets aandient

207 Ditvoorbeeld kies ik bewust. Het groeien en vallen van een druppel is te karakteriseren als
een materieel proces, net zoals het actualiserende deel van een intentionele handeling.
208 Existeren betekent letterlijk: uitsteken.



De frontier van het ervaren

aan de andere kant, wat nog niet ervaren wordt. En aan de achterkant laat het
ervaren perspectief vallen in het niets.

Zo kan het ervaren, als emergente notie van het actieve perspectief, het best
gekenschetst worden als een netwerk van iets (perspectief) omgeven door
niets. De grens is bijzonder. Daar is geen sprake van perspectief, maar ook
niet van absoluut niets. Aan de grens kan nieuw perspectief ontstaan en het
niets verdringen; bestaand perspectief kan verdwijnen in het niets. Leren en
vergeten, als we in kennistermen praten, maar dat is veel te beperkt. Ook als
we een hoek omslaan doemt immers nieuw perspectief op en verdwijnt ander
perspectief. Evenzo als we een gesprek voeren.>9

Zijn er dingen die we niet ervaren?

Dat we als individu of als groep sommige dingen niet ervaren, dat staat in
de dagelijkse beleving van alle mensen als een paal boven water. Als ik een
deuk in haar auto rijd, weet mijn vrouw dat nog niet en die scheur in de wolk
koester ik eventjes. Infrarode straling is er nog niet zo heel lang, menselij-
kerwijs gesproken. De notie van het broeikaseffect heeft op dit moment de
twijfelachtige eer nog steeds door enorme groepen niet doorleefd ervaren te
worden. Net zoals het gegeven dat we schrijnende honger en vele barre ziek-
ten op deze wereld eenvoudig uit zouden kunnen bannen, als we dat maar
echt zouden willen.

Het bestaan na de dood is een etiket voor wat we allemaal — als samenstel-
lende individuen van de integrale mensheid — net niet ervaren. Als we er in een
groep over gaan speculeren, over datgene wat wij allemaal net niet ervaren en
er symbolen en denkwijzen en handelingen aan gaan koppelen, dan krijgt
ook dit inhoud en wordt het perspectief. Zo wordt een religieus denkbeeld
geboren. We hebben zo het hele spectrum van niet-ervaren, van individueel
tot collectief, paradoxaal genoeg evengoed losjes benoemd.

De verschillen in ervaren zijn even zovele scheuren en scheurtjes in het inte-
grale weefsel, de integrale wolk van perspectief>°. De relatieve scheuren zien
we in het wereldspectrum; ze resulteren in pluriforme actoren. De absolu-
te scheuren separeren ons mensen van iets wat we niet ervaren kunnen. Ze
scheiden het wereldspectrum van de werelden achter de limieten.

209 Maarwatals we geboren worden en sterven? Wat laten we dan achter en wat treden we dan
tegemoet? Gaan deze noties dan nog wel op?

210 De kosmos, zou ik kunnen zeggen, maar wellicht heeft dat in ons tijdsgewricht inmiddels
een te materiéle betekenis gekregen.

251



252

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Het lampje van de koelkast

De dood, het verschrikkelijkste van alle kwaden, is dus niet iets wat ons aangaat,
gezien het feit dat zolang wij er zijn, de dood er niet is en als de dood gekomen fis,
wij er niet meer zijn. De dood gaat dus noch de levenden, noch de doden iets aan.
Epicurus, Brief aan Menoeceus, par. 125

Met Epicurus zou ik graag nog eens van gedachten wisselen. Zijn woorden
hierboven snijden immers hout, in zoverre het je eigen dood betreft. Voor
geboren worden geldt een analoog verhaal. Maar als een ander geboren wordt
of sterft, gaat zijn of haar geboorte of dood je bij uitstek wél aan. Geboren wor-
den en sterven zijn naast particuliere ook en vooral sociale processen. Men-
sen worden geboren en sterven overal om ons heen, en die gedeelde wereld
en ook vele partieel gedeelde werelden, blijven gewoon bestaan. We richten
kinderkamers in en bouwen piramiden uitgaande van deze overtuiging. Wat
we allemaal niet doen voor onze kinderen en kleinkinderen! Het was al lang
voor ons zo en zelfs als wij er als individu niet meer zijn, dan zal de wereld met
al die mensen nog steeds zijn rondjes draaien, daarvan zijn we overtuigd.
Maar wat is eigenlijk de basis van dat vertrouwen? Is die wereld er nog wel als
jij er niet meer bent? Als je er wat langer over nadenkt, krijgt die wereld met
al die mensen buiten jou en zonder jou steeds meer weg van het lampje in de
koelkast.

Is datlampje aan of uitals de deur dichtis? De scheiding tussen leven en dood
vormt immers met recht een deur. Als agnost kan ik slechts zeggen dat ik het
niet kan weten of de maatschappij er wel is als ik er nog niet of niet meer ben.
Maar ik geloof van wel.

De schipperende agnost

Ik zou toch even nuchter moeten staan ten aanzien van de mogelijkheid van
een leven na mijn dood voor mijzelf — een ‘iets’ na de dood zegt de postmo-
derne mens — als ten aanzien van een leven na mijn dood voor jullie; lezers
en mensen om mij heen die dan achterblijven in deze wereld. Zo ervaar ik dat
echter niet. Ik ben er veel zekerder van dat jullie achterblijven in deze wereld na
mijn dood, dan van mijn opgaan in een hiernamaals na mijn dood; iets wat ik
overigens ook niet helemaal kan uitsluiten. Dat fundeer ik op de ervaring dat
vele anderen dit leven verlaten en de rest steeds met mij achterblijft. Met mijn
eigen overlijden heb ik immers geen enkele ervaring zolang ik leef.



De frontier van het ervaren

Maar het blijft extrapoleren. Uiteindelijk ben ik mezelf en niemand anders.
Misschien gooit God wel niet met dobbelstenen, zoals Einstein eens zei.
Maar ik doe dat zeker wel. Ik gok dat ik uiteindelijk in de sterfelijkheid precies
eender ben aan alle andere mensen. Ook al ben ik een uniek individu. En velen
doen dat met mij: religieuzen, atheisten en agnosten. Ze dragen dikwijls op
bewonderenswaardige wijze zorg voor hun kinderen. Sommigen sterven voor
hun land.

Ik heb mijzelf hier vrees ik schaakmat gezet. Als ik geloof datjullie achterblij-
ven na mijn dood en veel minder dat er iets voor mij zal zijn na mijn overlijden,
dan ben ik niets anders dan een schipperende agnost.

Waarom is er iets, veeleer dan niets?

Al levend doen we steeds nieuwe ervaringen op, de frontier schuift steeds
maar door: als we denken, als we rondlopen, als we wat dan ook doen. Het
perspectief woekert altijd voort. We lopen de deur uit, een bospad doemt op
en verdwijnt weer, we krijgen honger, hé een pannenkoekenhuis, we gaan bin-
nen, een tafel, stoelen, pannenkoeken (ook die verdwijnen weer) en zo steeds
maar door. Een wereldoorlog wordt langzaam onvermijdelijk in gedachten,
voltrekt zich en wordt vervangen door een periode van opbouw en dan een
koude oorlog. Alles stroomt en niets blijft.

‘Waarom is er iets, veeleer dan niets?’ is een vaak gestelde filosofische vraag;

bij mijn weten in deze vorm voor het eerst gesteld door Leibniz. Dat strikte
vragen naar het zijn, daar heb ik moeite mee; ik vind de vraag veel te beperkt.
Alles wat is wordt immers ook en alles wat wordt is.
Het net-nog-niet-iets, ook al wordt het nog niet ervaren, er wordt wel steeds
naar uitgekeken. Er wordt steeds op geanticipeerd, zo goed en zo kwaad als
dat gaat. Het bewustzijn reikt uit naar meer zolang het in beweging is, als het
ware door zijn eigen inertia*". En zo is er steeds iets dat ervaren wordt, veeleer
dan niets. Dat is tevens mijn antwoord op de filosofische vraag ‘Waarom is er
iets, veeleer dan niets?’. Er is steeds iets, omdat het iets datgene is wat ervaren
wordt. En dat iets, dat stopt maar niet met worden, omdat het ervaren van
perspectief een steeds maar doorgaand discreet proces is. Totdat we stoppen
met mens-in-de-wereld te zijn.

211 Inertia: massa, traagheid, als de neiging van een slinger om door te zwaaien.

253



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

254

Geen ervaringshorizon hebben, niet anticiperen, als mens kunnen we daar
weinig mee en altijd laten we ook iets achter. Zelfs als we sterven kunnen we
een nieuwsgierigheid naar wat er ons te wachten staat niet onderdrukken.

De maatschappelijke frontier

Aandacht nu voor de frontier van het maatschappelijke ervaren. Ik beeldhouw
met forse hamerslagen®2 het gangbare wereldbeeld uit de integrale wolk van
perspectief.

Kracht en zwakte van het gangbare wereldbeeld

Het perspectivisch denken stelt voor dat alles perspectiefis en dat steeds weer
ander perspectief ervaren wordt. Alles wat we ervaren is perspectief en emer-
geert steeds uit perspectief. Het perspectivische wereldbeeld is intrigerend,
het verklaart ook vele problemen en raadsels die gepaard gaan met het gang-
bare wereldbeeld. Maar of het perspectivisme nu echt een goed alternatief is
voor het gangbare wereldbeeld?

Het perspectivisme biedt echter geen alternatief wereldbeeld. Het fungeert
als een grondslag waaruit ons gangbare wereldbeeld emergeert. Dat die per-
spectivische grondslag zo diep weggezonken is in de dagelijkse praktijk is
overigens een groot compliment voor die geémergeerde dagelijkse kijk. Hij
voldoet in reguliere situaties dan ook uitstekend.

Die dagelijkse kijk heeft echter ook zijn grenzen. Hij remt ons op maatschap-
pelijke schaal bij het verbeteren van onze maatschappelijke praktijken. Hij
doet ons denken dat de mens nu eenmaal de mens is en de wereld de wereld.
Dat mensen in principe allemaal hetzelfde ervaren en dat daarop dan afwij-
kingen bestaan; dat grotere maatschappelijke fenomenen nu eenmaal zo zijn,
waarmee hun verbeterbaarheid niet meer bespreekbaar is.

Ten behoeve van het veranderen en verbeteren van maatschappelijke praktij-
ken gaat het perspectivisme en dan vooral zijn sociale neerslag in de vorm
van de filosofie van de maatschappelijke praktijk, verder daar waar het gang-
bare dagelijkse wereldbeeld tekort schiet. Een beetje op de manier waarop
de relativiteitstheorie verder gaat, daar waar de Newtoniaanse mechanica
is gestopt. Hieronder plaats ik het gangbare wereldbeeld in perspectief. Dat
maakt duidelijk hoe het perspectivisme aan dit gangbare wereldbeeld ten

212 Meer de hamervan Heidegger dan de hamer van Thor.



De frontier van het ervaren

grondslag ligt, hoe het dit fundeert, uitbreidt en voor de wereldverbeteraar
consistenter maakt.

Het gangbare wereldbeeld in perspectief

Het gangbare wereldbeeld is dat we als denkende mensen een ruimtelijke,
materiéle wereld delen. We komen vanuit het verleden, leven in die wereld in
het nu en treden steeds de toekomst binnen. Dit beeld kent twee belangrijke
dimensies: mens en wereld, en de tijd. Het heeft de charme van de eenvoud
(zie figuur hieronder).

(Newtoniaanse)

tijd

Toekomst

Heden

Verleden

De mens en de wereld, met al hun onderlinge betrekkingen, veranderen in
de tijd. Bijvoorbeeld van de prehistorie via de antieken en de middeleeuwen
naar de moderne en de postmoderne tijd. Maar ook van dag tot dag en zelfs
van minuut tot minuut verandert het mens-wereld duet. Hoe ziet dat er uit in
perspectief? 213

213 |k ben op een paar cruciale verschillen tussen ruimte en tijd al ingegaan in het hoofdstuk
Filosofische noties in perspectief, meer specifiek de subparagraaf Het onderscheid tussen tijd en
ruimte. De discussie hieronder kan als een verdere uitwerking daarvan opgevat worden.
Mens en wereld in het nu zijn immers ruimtelijk gespreid.

255



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

256

Mens en wereld

Het mens-wereld dualisme heb ik al in perspectief geplaatst in het hoofdstuk
De maatschappijals multi-actor praktijk. De harde mens-wereld dichotomie is
daar definitief van zijn troon gestoten. Het wereldspectrum toont ons immers
zoveel meer maatschappelijke pluriformiteit. Het radicale actorbegrip vult de
maatschappelijke vacature in die ontstaat tussen de beide limieten van het
wereldspectrum. Perspectivisch gezien is het mens-wereld systeem op ieder
moment een stelsel samenhangende actoren (de radicale actorthese), want de
actoren zijn overlappend of beter nog: perspectief delend.

Verleden, heden en toekomst

‘Alles Geschehende rollt aus endloser Zukunft in die unwiederbringliche Vergangen-
heit’ — Martin Heidegger, Sein und Zeit

Dan nog het tweede deelsysteem: de tijdslijn. Deze is op te delen in verleden,
heden en toekomst. Iedere verandering, iedere transitie, van klein tot groot,
voltrekt zich rond de bijzondere draaischijf**# van het heden. In het gangbare
wereldbeeld betreden we vanuit het verleden het heden en vanuit dit heden
steeds de toekomst. Tijd gaat immers vooruit.

Dat kun je ook perspectivisch bekijken en dan ziet het er juist andersom uit.
De geanticipeerde toekomst kantelt dan steeds maar weer via die bijzondere
draaischijf, het heden in het verleden. Denk aan de zoeklichtmetafoor. Per-
spectief doemt op in het randschijnsel (de toekomst), komt in het brandpunt
(het heden) en verdwijnt langzaam weer uit beeld (het verleden) 2. Voor iede-
re actor is het heden steeds het perspectief dat het scherpst wordt ervaren
in het brandpunt van zijn bewustzijn. Ook bij terugdenken, vooruitdenken
of fantaseren geldt dit. We kunnen bijvoorbeeld steeds verder terugdenken,
dwars tegen het ‘echte’ verloop van de ‘ware’ ervaringen in. De frontier van
het ervaren bevindt zich dan in het verleden en gaat steeds verder daarin
terug. Maar we ervaren ons sociale leven in het heden. Ons bewustzijn mag
zich dan terugtrekken in hetverleden of de toekomst verkennen; bij dat terug-

214 Ik gebruik hier expliciet het begrip draaischijfen niet draaipunt. De essentie van het heden
is juist dat het perspectivisch is en dus geen infinitisimaal punt. Zo leven wij in de 21ste
eeuw, dat is ons heden. Dat ik werk vanuit mijn kantoor is een heden dat al zo’n tien jaar
bestaat.

215 Het plotselinge ervaren (confronterend) en schoksgewijze vergeten (geheugenuitval, Altz-
heimer) is in essentie niet anders; het proces verloopt dan radicaler en minder gradueel.



De frontier van het ervaren

denken en anticiperen bevindt de drager van dat bewustzijn zich steeds in het
maatschappelijke heden>®. Is dat niet heel herkenbaar, om even afwezig te
zijn (sic!) en terug te denken aan een gebeurtenis en dan met een schok terug
te keren in ‘de werkelijkheid’?

Watis dan het cruciale verschil tussen heden, verleden en toekomst in termen
van perspectief? Verleden en toekomst zijn mentale noties, zo dacht ik vroe-
ger en het heden is daarbovenop ook fysiek. Maar als ik voor de piramiden
sta, dan ervaar ik dat als een gegeven uit het verleden dat er nu nog steeds is.
Ik kan me prima voorstellen hoe de farao’s gelopen hebben rond die piramide
hier voor mij. En als ik me, staande op de Eiffeltoren, voorstel hoe ik er vol-
gend jaar weer op zal staan, dan gebruik ik gewoon een deel van mijn huidige
ervaringen als onderdeel van mijn toekomstbeeld. Zo eenvoudig is het ver-
schil dus niet. We moeten dieper zoeken.

Als ik terugdenk aan een gebeurtenis, ervaar ik dat verleden in (of vanuit)
het maatschappelijke heden. Daarmee is dat verleden zelf niet verplaatst naar
het heden. Ik kan zelf als actor weliswaar terugdenken aan het verleden, wel-
licht doordenken hoe het ook heel anders had kunnen zijn, maar het verleden
sociaal veranderen, dat wil zeggen zo wijzigen dat anderen dat ook zo ervaren,
dat behoort tot de onmogelijkheden. Het heden kan ik wel sociaal verande-
ren. Maar als ik het verleden anders maak vanuit het heden, verandert dat ver-
leden voor andere toenmalige betrokkenen niet mee.

Een voorbeeld: iedere actor kan voor zichzelf de historie verdraaien zoveel als
hij wil; hij kan bijvoorbeeld een niet gebeurde heldenrol op zich nemen of een
schurkenrol verzwijgen. Maar andere actoren die deel hadden aan die historie
zullen niet mee draaien; zij weten wat er toen gebeurd is. Daarentegen kan
een actor in het heden een heldendaad verrichten en de betrokken actoren
zullen bevestigen dat zoiets is gebeurd; zij ervaren dat dan ook.

En daarmee is het perspectivische verschil tussen verleden en heden precies
benoemd. We kunnen als separate actoren het verleden reconstrueren, maar
we kunnen niet met terugwerkende kracht in de sociale loop van de geschie-
denis interveniéren. In het heden daarentegen kunnen we dat wel.

Een vergelijkbare overweging geldt de toekomst. ledere separate actor kan
verwachtingen formuleren over hoe de toekomst zal verlopen; ook dat gebeurt
gewoon in termen van perspectief. Dat kunnen we ook samen: de roep om
maatschappelijk perspectief is onder meer een voorbeeld van dit laatste.

216 En terugdenken over hoe we terugdachten of anticiperen hoe we zullen anticiperen, ook
daarvoor geldt hetzelfde. Dit zijn slechts reflectieve sprongetjes.

257



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

258

Maar zolang de toekomst toekomst is, is hij inert voor bewuste interventies
door andere actoren dan de betrokkenen. Opnieuw een voorbeeld: ikzelf kan
fantaseren over de toekomst en mijn heldendaden daarin; ik kan dat zelfs in
groepsverband doen, maar anderen zullen mijn heroische toekomstige daden
niet bevestigen als onontkoombaar.

Het heden is dat deel van het perspectivische netwerk waarin we vrijelijk als
actoren in elkaars perspectivische netwerken kunnen interveniéren of waarin
dDas zijn geldingsdrang kan tonen, confronterend of verwacht*7. Het heden
is het domein van de waarlijk maatschappelijke multi-actor praktijk.

Het verleden en de toekomst zijn voorbehouden aan een actor (mogelijk een
groep individuén) die terug- of vooruitkijkt; anderen kunnen er dan niet aan.
Verleden en toekomst spelen zich af'in een bewustzijn, omgeven door scheu-
ren; het heden speelt zich af tussen bewustzijnen in of nog concreter, waar
bewustzijnen elkaar overlappen, waar ze perspectief delen.

Van terugkijken kun je leren, dat wil zeggen nieuwe perspectieven formule-
ren. Vooruitkijken maakt het mogelijk te anticiperen, ook een perspectivisch
proces. Beide mechanismen, reflecteren op het verleden en anticiperen op
de toekomst, helpen een actor zo de brug te slaan, overeind te blijven in het
voortschrijdende maatschappelijke heden.

Actorspecifieke en maatschappelijke tijd

De maatschappij is een multi-actor praktijk. En iedere actor heeft zijn eigen
actorspecifieke verleden, heden en toekomst; zijn eigen actorspecifieke tijdsbesef.
Dat is geen Newtoniaans tijdsbesef; het heeft te maken met ervaringen en
prioriteiten, met een zekere volgorde en urgentie om bepaalde dingen te rea-
liseren en andere te vermijden. Hoe zit dat met de sociale dynamiek van de
maatschappelijke praktijk in zijn geheel? Ik herhaal hieronder een figuur uit
een eerder hoofdstuk>®. De figuur toont hoe actoren emergeren uit perspec-
tief en de maatschappelijke praktijk op zijn beurt uit actoren.

217 Sub-individuele actoren hebben eenzelfde corrigerende, ijkende werking. Ik kan helemaal
opgaan in een fantasie, bijvoorbeeld dat ik alle drie delen van dit boek volledig naar eigen
tevredenheid afzou hebben, totdat een ander aspectvan mijzelf me weer tot de orde terug-
roept. Ditverklaart bijvoorbeeld het fenomeen dat mensen soms gaan geloven in een door
hen aangemeten rol in het verleden, als er niemand in de buurt is om dat beeld recht te
zetten.

218 Hoofdstuk De maatschappij als multi-actor praktijk, Definitie van het actorbegrip, subparagraaf
Maatschappelijke praktijken emergeren uit actoren.



De frontier van het ervaren

Maatschappelijke praktijken

Emergentie

dDas ——] Actoren Emergentie

Bewust
veranderen

Emergentie

Perspectief

Iedere actor heeft zijn eigen perspectivische netwerk met daarin zijn eigen

bewustzijn, zijn eigen noties van verleden, heden en toekomst. Vraag een

actor naar zijn verleden, heden en toekomst en hij zal er zinvolle dingen over

kunnen zeggen. Hij is gericht, heeft wensen, ambities, angsten. Hij is intenti-

oneel. Dat is een essentiéle eigenschap van een actor.

De maatschappelijke praktijk* emergeert op ieder moment in het heden uit

de wisselwerkingen tussen deze actoren (en dDas). En daarmee emergeert

naast de actorspecifieke notie van tijd een maatschappelijke notie van verleden,

heden en toekomst. Er bestaat onmiskenbaar maatschappelijke tijd==.

In onze westerse maatschappij heeft de universele notie van tijd, die van New- 250
ton en die van de atoomklok, deze emergente maatschappelijke notie van tijd
scherp ingevuld, met tijdzones en al. Dat is handig als je een afspraak maakt
met iemand anders waar ook ter wereld of als je de trein wilt halen om op tijd
op je werk te zijn. Dat zijn niet toevalligerwijs voorbeelden die plaats vinden
in de gedeelde wereld aan de rechterzijde van het wereldspectrum. Er bestaat
een enorm emplooi voor maatschappelijke tijd. Maar in zoverre er sprake is
van ervaren tijd, van intentionaliteit, van prioriteit, van urgentie, zit die toch
echtin de actor die waarde hecht aan die afspraak, die naar zijn werk moet en
de trein wil halen.

De emergente maatschappelijke tijd is radicaal anders dan actorspecifieke
tijd. Een emergente maatschappelijke praktijk kunnen we in tegenstelling tot

219 Ik vat hier de maatschappelijke praktijk ook daadwerkelijk op als strikt emergerent uit
actoren.

220 Denk bij deze discussie ook aan het door Bergson gemaakte onderscheid tussen le temps
en la durée, de ‘wetenschappelijke’ en de persoonlijke tijd. Het wereldspectrum laat zien
dat le temps feitelijk juist een integraal maatschappelijke tijd is, door iedereen ervaren (de
limiet aan de rechterkant) en la durée steeds een actorspecifieke (van de subindividuele
actor uiterst links tot een grote sociale groep ver rechts).



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

260

een actor namelijk niet vragen naar zijn tijdsbesef, naar zijn verleden, heden
en toekomst. Er is immers geen actor, geen geheel bewustzijn dat de maat-
schappelijke praktijk draagt. Er is dus een maatschappelijke tijd, maar er is
geen maatschappelijke intentionaliteit! Het wereldspectrum toont dat er nog
veel meer noties van tijd bestaan; iedere actor op het wereldspectrum heeft
immers zijn eigen frontier, zijn eigen notie van tijd; van de subindividuele
actor uiterst links tot een grote sociale groep ver rechts.

Het heden is maatschappelijk

De maatschappelijke praktijk emergeert steeds in het heden uit de gecombi-
neerde activiteiten van de samenstellende actoren. Geen enkele actor heeft
hierdoor hetvolledige overzicht. ‘Het’ heden is intrinsiek maatschappelijk, in
de zin dat het heden die delen van de integrale perspectievenwolk dekt waar
verschillende actoren (verschillende netwerken van perspectief, gescheiden
door scheuren) elkaar ontmoeten, met elkaar interacteren, perspectief gaan
delen en weer uit elkaar gaan. In het heden gaan we naar de bakker en worden
we verliefd*". In het heden stoten we onze elleboog aan een kozijn of worden
we overspoeld door een tsunami. In het heden werpen we een onderdrukkend
regime omver. In het heden verbeteren we onze wereld.

En precies zo bestaan er ook actorspecifieke noties van verleden en toe-
komst. Als een actor terugdenkt aan het verleden, schakelt hij als het ware
zijn eigen constituerende subactoren achter elkaar. Die zijn ieder een etiket
op een deelplukje perspectief. Dit verklaart bijvoorbeeld waarom ikzelf afwe-
zig kan terugdenken aan een prettige gebeurtenis, terwijl ik aanwezig ben bij
een saaie vergadering. Mijn eigen ervaringsfrontier bevindt zich dan op een
geheel andere plek, namelijk in mijn eigen verleden. Kijkend naar onze hui-
dige maatschappelijke praktijk constateren we dat deze bestaat uit interacte-
rende actoren en dat iedere actor beschikt over zijn eigen particuliere sfeer.
Dat is zijn bewustzijn waarin zijn eigen noties van verleden en toekomst voor
een ander verborgen zijn. Het heden is interactie met andere actoren op het
wereldspectrum. Het heden is de maatschappelijke praktijk.

Het ontbreken van een maatschappelijk moreel besef

De universele maatschappelijke tijd heeft geen enkele band met goed en
kwaad, geen enkele affiniteit met drijfveren, met alternatieven en priori-

221 Die combinatie is me inderdaad eens overkomen, heel lang gelden in een Parijse bakkerij.



De frontier van het ervaren

teiten, met de wil om iets te realiseren. Er is immers geen actor, noch enig
maatschappelijk bewustzijn dat een integraal maatschappelijk tijdsbesef kan
dragen. Dat is een harde consequentie van het gegeven dat de maatschappe-
lijke praktijk emergeert uit de interacties van actoren, wier bewustzijnen gro-
tendeels van elkaar zijn gescheiden. De consequentie hiervan is verstrekkend.
Omdat iedere actor slechts zijn eigen verleden, heden en toekomst ervaart, is
er geen integrale maatschappelijke actoroverstijgende notie van bewust verle-
den of bewuste toekomst. Er bestaat geen integraal maatschappelijk verleden
en geen integrale maatschappelijke toekomst, vanwege het ontbreken van
een actor op deze schaal. Dit verklaart waarom een aantal mensen samen een
prachtig of juist een angstig toekomstbeeld kan ervaren, terwijl dit andere
partijen in het heden op geen enkele manier raakt. Dat is ook de reden waar-
om sommige partijen extreem verontrust zijn door de klimaatproblematiek of
enthousiast over de naderende komst van een verlosser en anderen juist totaal
niet. Dat de maatschappij emergeert uit de wisselwerkingen tussen actoren is
de oorsprong van maatschappelijke diversiteit en pluriformiteit.

De maatschappelijke praktijk dendert onmiskenbaar vanuit het verleden via
het heden steeds maar vooruit langs de Newtoniaanse tijdslijn. Bij ontstente-
nis aan maatschappelijk verleden en maatschappelijke toekomst ontbreekt
dan als logische consequentie ook maatschappelijke intentionaliteit. En als
consequentie daarvan ontbreekt weer een maatschappelijk moreel besef.
Wellicht is het scherper te stellen dat de maatschappij als geheel op een amo-
rele manier doordendert.

Een moreel besef vereist immers dat er een actor is die kan anticiperen op
de gevolgen van zijn handelen. Moraliteit rust erop dat we de consequenties
kunnen overzien van voorgenomen handelen en dat we deze kunnen waarde-
ren in termen van goed en kwaad, beter en slechter. Ieder belang is immers
moreel. Op basis daarvan plegen we daden die leiden tot verbetering en zien
we af van daden die leiden tot verslechtering. Actoren beschikken over deze
vermogens, ook al doen ze dat allen strikt vanuit hun eigen en voor anderen
soms moeilijk te begrijpen normativiteit. Dat is zelfs de kern van hun identi-
teit; dat is in essentie waarom we ze als actoren onderscheiden van onszelf.
De integrale maatschappelijke praktijk beschikt niet over dit vermogen.

261



262

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

(Perspectivische)

tijd

Bewuste maatschappelijke
toekomst ontbreekt

Actoren met ieder hun eigen
toekomst, heden en verleden,

2 y vormen de emergente
» maatschappelijke praktijk

Het maatschappelijke heden
bestaat uit hun perspectivische

interacties via gedeeld
perspectief (= gedeelde wereld)

Bewust maatschappelijk
verleden ontbreekt

Dit verklaart waarom, terwijl actoren overal vanuit hun eigen perspectief
hun eigen wereld aan het verbeteren zijn, er op zoveel plaatsen en op mondi-
ale schaal verschrikkelijke misstanden optreden. Waarom miljarden mensen
arm zijn en zeer velen honger hebben of ondervoed zijn. Waarom zovele men-
sen ziek zijn zonder adequate hulp of onderdrukt worden. Waarom nog te veel
ondernemers hun werknemers uitbuiten. Waarom nog te vaak de ambitie van
de één wordt gesmoord in de ambtenarij van de ander.

Het ontwikkelen van maatschappelijk moreel besef

Kunnen we maatschappelijke intentionaliteit en een maatschappelijk moreel
besef dan ontwikkelen? Hier scheiden zich de maatschappelijke optimisten
van de defaitisten. De laatste zullen zeggen dat alleen de gedachte al onzin-
nig is. ledereen ziet toch wat er maatschappelijk mis is, mensen zijn toch niet
blind? Dat we de wereld niet verbeteren komt door onwil. Mensen zitten dom-
weg niet zo in elkaar dat ze het beter willen. Of in de sterke variant van de
cynicus: mensen zijn nu eenmaal slecht. De wereld is een tranendal zonder
een greintje moreel besef.

Het perspectivisme ontkracht de gedachte dat alle mensen in principe slecht
zouden zijn. Er bestaat basaal-perspectivisch gezien immers geen absolute
notie van goed en kwaad. Het heeft slechts de potentie om te worden. Het
perspectivisme ontkracht ook de gedachte dat de wereld nu eenmaal zo is als



De frontier van het ervaren

hij is. En datzelfde geldt voor de integrale maatschappij. Mexicaanse koffie-
boeren zijn niet per definitie arm en de wereldverbeteraar is niet per definitie
machteloos.

We kunnen maatschappelijke misstanden, ongewenste multi-actor praktij-
ken gewoon onderkennen voor wat ze zijn, ook al zien we er nog maar flar-
den van. We kunnen dan starten met ze aan te pakken door het ontwikkelen
van samenhangend maatschappelijk multi-actor perspectief. Defaitisten en
cynici hebben het daarom mis.

Zodra er maar één iemand opstaat en daar het voortouw in neemt is er een
actor, een potentiéle drager van dit nieuwe maatschappelijke besef. Er is dan
een archimedisch punt om op te staan, om de wereld te gaan veranderen. Deze
persoon kan anderen betrekken en de actor kan zo aan kracht winnen. Hij
kan lessen trekken uit het verleden. Hij kan de ongewenste maatschappelijke
praktijk in het heden schetsen en een betere in de toekomst, inclusief het pad
met al zijn tussenstadia. Zo ontwikkelt zich een vorm van toekomstbewust-
zijn dat er voorheen nog niet was. En hierop ontstaat als vanzelf moreel besef
dat het maatschappelijk handelen richt. Defaitisten en de cynici hebben het
daarom mis. Ook al is het onmogelijk het hele wereldspectrum te doorgron-
den®>?, er is altijd ruimte voor het ontwikkelen van een ander en adequater
maatschappelijk perspectief.

222 Dan verdwijntimmers de maatschappelijke pluriformiteit en is er geen maatschappij meer
over.

263






1.d Afronding






Perspectivisme vergeleken

In dit hoofdstuk vergelijk ik het recursief perspectivisme met een aantal ver-
wante noties en ga ik in op zijn bewijsbaarheid. Allereerst ga ik in de para-
graaf Dewaarheid in het midden? in op de vraag waarom juist die perspectivische
positie op het gehele wereldspectrum van belang is en zowel relativisme als
positivisme — op de eindjes — als integrale maatschappelijke filosofieén tekort
schieten. Feiten, meningen en hun overgang in elkaar, dat thema staat in
deze discussie centraal.

Aansluitend wordt in de paragraaf Evolutie de relatie tussen perspectivisme
en de evolutietheorie belicht. Vanwege zijn ‘om te’ karakter zijn er vele evo-
lutionaire trekjes te herkennen in de ontwikkeling van perspectief. Dan
komt in de paragraaf Neurologisch connectionisme de vergelijking met het con-
nectionisme aan bod. Hersenonderzoek neemt een steeds grotere vliucht. De
immer herarrangerende netwerkstructuur van het perspectivisme toont veel
verwantschap met een zichzelf aanpassend netwerk van met elkaar verbon-
den neuronen. Maar in hele cruciale opzichten staan beide paradigma’s juist
haaks op elkaar!

Vanwege zijn radicaal unificerende karakter vat het perspectivisme vele zaken
die ervaren worden in één unificerend en consistent kader. Dat vind ik een
verdienste op zich. Maar Valt het perspectivisme te bewijzen? Deze hele relevante
vraag zal ik in de laatste paragraafvan dit hoofdstuk van een antwoord voor-
zien.

De waarheid in het midden?

Waarom is het perspectivisme beter geéquipeerd dan het relativisme en het
positivisme om aan een filosofie van de maatschappelijke praktijk inhoud te
geven? Dat komt vooral door de positie die relativisme en positivisme inne-
men ten aanzien van het bijzondere koppel feit-mening.

267



268

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

De positivistische en relativistische premisse

Een positivist stelt principieel dat er één universele waarheid is en de feiten
betreffen die waarheid. Dit is de positivistische premisse. Je kunt als positi-
vist bekijken of een positie meer of minder strookt met de waarheid. Zo kun je
disputen beslechten door die waarheid te zoeken, die los staat van de menin-
gen van al die mensen om je heen. En zo kun je je ook terugtrekken in het
bastion van je eigen, onverdachte waarheden. Een onversneden relativist stelt
daarentegen dat alles slechts mening is. Het is helemaal niet zinnig te zoeken
naar een gedeelde waarheid, want alles is uniek en op zichzelf staand: de rela-
tivistische premisse. Deze veronderstelling maakt het mogelijk de positie van
wie dan ook in twijfel te trekken, het is allemaal maar een positie.

De positivistische en relativistische drogreden

Voor de relativist is de positivistische premisse het resultaat van een drogreden.
Meer specifiek een drogreden van de soort die oorzaak en gevolg door elkaar
haalt: vanwege het feit dat we allen A ervaren, is A er en ervaren we dat alle-
maal. Een paar voorbeelden: omdat we allemaal ervaren dat de wereld plat is
(in het jaar 1000), is er een platte wereld en ervaren we die allemaal. Omdat
we allemaal ervaren dat de wereld rond is (in het jaar 2000), is er een ronde
wereld en ervaren we die allemaal. Evengoed wordt in de loop der jaren die
platte wereld rond. Zo leidt het steeds maar weer veranderen van universele
waarheden in meningen en zelfs onwaarheden maatschappelijk gezien tot de
ontmaskering van de positivistische premisse als een drogreden.

Voor de positivist is juist de relativistische premisse resultaat van een drogreden
die oorzaak en gevolg met elkaar verwart. Omdat we allemaal iets anders erva-
ren (we leven immers onze eigen levens), zijn al die andere dingen er ook en zijn
ze ook allemaal anders. Maar er bestaat dan geen ware wereld, geen gedeelde
wereld waarin wij samen onze levens leven. Ook hier een paar voorbeelden.
Neem een appel die tussen u en mij in ligt. Er zijn dan twee interpretaties ten
aanzien van de appel; de uwe en de mijne, u ziet een vlekje op de appel en het
kroontje, ik zie het steeltje en weer een ander vlekje. Volgens de relativist zijn er
twee appels. Maar als ik een hap neem, kunt u diezelfde hap niet meer nemen!
Of kijk naar een maatschappelijke situatie waarvan verschillende (politieke)
interpretaties bestaan. Volgens de relativist zijn ze allebei even waar. Beide
interpretaties kunnen leiden tot verschillend handelen, maar die handelingen
tezamen interfereren met elkaar. En zie, daar is een gedeelde wereld! Zo leidt
het maatschappelijk ontstaan van een gedeelde waarheid tot de ontmaskering
van de relativistische premisse als een drogreden.



Perspectivisme vergeleken

Perspectivisme omsluit positivisme en relativisme

Perspectivisch gesproken kunnen we geen enkel onderscheid maken tussen
iets wat iedereen op dezelfde manier ervaart en iets dat werkelijk, waarach-
tig en universeel waar is, de waarheid. Het laat ruimte voor door iedereen
gedeelde waarheden, ook al kunnen we het bestaan van een universele waar-
heid niet bewijzen. De eerdere bespreking van de vergissing als venster op
de aard van werkelijkheid onderbouwt dit. Zo ook kunnen we, opnieuw per-
spectivisch gesproken, geen enkel onderscheid maken tussen wat een andere
actor ervaart®> en wat er helemaal niet is. Het perspectivisme laat ruimte voor
ieders eigen volledig particuliere mening; ook al kunnen we het bestaan van
die mening, zolang hij niet gedeeld wordt, niet aantonen.

Daarom zijn, pragmatisch gesproken, het positivisme en het relativisme
grensgevallen van het perspectivisme. Alles wat de positivist en de relativist
betogen kan in het perspectivisme worden ondergebracht. Er zijn op ieder
moment waarheden en meningen. Alleen de universele noties van de waar-
heid (de positivistische premisse) en de volledig particuliere mening (de
relativistische premisse) worden niet gedekt. Maar dat zijn maatschappelijk
gesproken aantoonbare drogredeneringen. Die horen in een maatschappe-
lijke filosofie niet thuis+.

Perspectivisme biedt maatschappelijk perspectief

Zodra er maar één individuele medemens openlijk begint te twijfelen aan iets
wat volgens iedereen ‘gewoon zo is’ en met een alternatieve interpretatie aan-
komt, dan ligt de positivistische positie als drogreden onder vuur. Er is dan
immers pluriformiteit, een archimedisch punt hoe broos dan ook. De koffie-
boer hoeft niet noodzakelijk arm te blijven. En vindt hij of zij één medestander,
dan is ook de relativistische drogreden aangetoond: er is dan een groep gelijk-
gezinden, een gedeeltelijk gedeelde wereld, hoe broos dan ook. Met dergelijke
kleine stappen begint ook de grootste maatschappelijke verandering. Zo heb-
ben we de wereld in voorbije eeuwen van plat rond gemaakt en uit het midden

223 Ook als we hersenactiviteiten volgen gaat deze redenering onverkort op. Zouden immers
de hersengolven identiek zijn aan de ervaringen van de persoon in kwestie, dan zouden
deze ervaringen niet meer individueel zijn. En zijn de hersengolven anders dan de ervarin-
gen, dan zijn ze juist wel weer individueel. Dit is slechts een manifestatie van de fundamen-
tele perspectivische onzekerheidsrelatie.

224 Deze redenering is eenvoudig uit te breiden naar volledig particuliere actorspecifieke
meningen: ook die zijn voor anderen niet te bewijzen.

269



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

van het heelal getild. Voorwaar geen geringe veranderprestaties! Zouden we
dan niet maatschappelijke praktijken intentioneel kunnen verbeteren?

Het perspectivisme stelt dat iedere partij zijn eigen perspectief heeft ontwik-
keld en dat daarom dit perspectief ook weer veranderen kan. Het perspec-
tivisme focust daarbij niet op de ene partij of de andere, maar gaat op zoek
naar pragmatisch interessante verbindingen tussen in hoofdzaak van elkaar
verschillende partijen (overlaps) om samen iets te kunnen realiseren. Het per-
spectivisme tracht specifieke scheuren te dichten, opent juist weer andere
en reconfigureert daartoe perspectief. Enerzijds heeft het perspectivisme
dus relativistische trekjes, omdat bepaalde posities immers niet dogmatisch
betrokken en verdedigd worden. Pragmatisch wordt steeds gezocht naar een
optimale maatschappelijke praktijk. Anderzijds heeft het perspectivisme ook
positivistische trekjes. De perspectivist is immers wel zeker op zoek naar een
duidelijke pragmatische toekenning van wat sociaal gesproken als een feit en
wat als een mening dienen kan. Een feit is dat waarover men het eens is, gege-
ven een sociale context en een mening is dat wat men wel weet van elkaar,
maar waarover men het niet eens is.

Onderstaande matrix geeft de positie weer van de positivist, de relativist en
de perspectivist.

270
&
3 &
{\\k&’ . \&,
& &
<&
g ¢ °"
& &
& >
‘5,(\ X Qq‘
N S
RN & &
& ¥ &
Q &bt Ok\ \@0
N &

Perspectivisme
Relativisme (variant van Wat waar is verandert
pragmatisme)

Geen

perspectief Positivisme "De Waarheid” staat vast




Perspectivisme vergeleken

Hetblok ‘geen perspectief” heb ik hierboven nog niet besproken. Maar als vele
tussenposities op het spectrum bestaan, maar de mogelijkheid van bewegen
op dit spectrum ontbreekt, dan bestaat een uitzichtloze situatie. De actoren
zijn dan eeuwig gedoemd op dezelfde manier aan elkaar gebonden te zijn,
dan wel los van elkaar te blijven. Er is dan geen maatschappelijke dynamiek.

Kort samengevat: de relativist erkent het onderscheid tussen feiten en menin-
gen niet, de positivist stelt dat er een fundamenteel en van mensen onafhanke-
lijk onderscheid aan ten grondslag ligt en de perspectivist zoekt met anderen
steeds naar nieuwe sets van feiten en meningen om samen maatschappelijke
praktijken te kunnen vormen. De relativist vervalt in eindeloze relativeringen,
de positivist in eindeloze strijd om of queesten op zoek naar de waarheid; en
de perspectivist gaat actief op zoek naar waar je het dan wel (naspeelbaar)
over eens bent en waarin je verschilt, om zo steeds samen op ieder moment de
dan wenselijke maatschappelijke praktijken te kunnen vormen.

De perspectivische premisse

De perspectivistische premisse luidt als volgt: alles is perspectief en perspec-
tief verandert. Het perspectivisme zoekt en cre€ert zo binnen een sociaal
discours steeds actief nieuw perspectief rond de vraag wat een feit is en wat
een mening. Feiten constitueren gedeeltelijk gedeelde werelden, meningen
bakenen de verschillen af. Werkhypothesen zijn mogelijke feiten-in-de-dop
en geinformeerde meningen wegen al zwaarder dan ongeinformeerde. En al
zoekende creéren perspectivisten zo maatschappelijk perspectief.

Het is een enorm sociaal leerproces, ware het niet dat de term ‘leren’ zwaar
tekort schiet vanwege zijn toch vooral mentale connotaties. Zowel het samen-
werken, elkaar bestrijden als elkaar negeren van actoren, zowel het voeren
van wereldoorlogen als het voor elkaar zorgen vallen onder de perspectivi-
sche premisse. Het filosofisch perspectivisme is ongericht. Je kunt ermee op
samenwerking of op oorlog koersen. Om het perspectivisme te richten op een
betere wereld is een maatschappelijke ethiek vereist, die in het tweede deel
van deze serie wordt uitgewerkt.

Vanwege zijn constante oriéntatie op het vinden van maatschappelijk per-
spectief, zijn maatschappelijke wendbaarheid zonder verlies aan richting,
verdient het perspectivisme als pragmatische maatschappelijke filosofie de
voorkeur boven relativisme en positivisme. De waarheid bevindt zich niet in
het midden. De maatschappelijke praktijk wel.

271



272

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Evolutietheorie

Perspectivisme vertoont veel verwantschap met de evolutietheorie. Evolutie is
een biologisch proces over meerdere generaties, dat leidt tot erfelijk bepaal-
de veranderingen in een populatie. Grondlegger was de theoloog Charles
Darwin®». Hij gebruikte overigens het in zijn tijd uiterst omstreden begrip
evolutie niet. Tot aan Darwin waren de dingen gewoon zoals ze waren, door
God geschapen. Alles was gemaakt door God, dus wie zou de schepping nog
kunnen verbeteren? Dit geeft eens te meer de omvang en impact aan van de
conceptuele breuk, die Darwin mede veroorzaakte.

Centraal in de evolutietheorie staat tegenwoordig het doorgeven en tot
expressie komen van genen. De evolutietheorie verklaart onder meer gene-
tische variatie door middel van recombinatie en mutatie van chromosomen,
het ontstaan van soorten door selectie in een natuurlijke omgeving en de
gemeenschappelijke afstamming van soorten. Het perspectivisme is een pro-
ces van wisselende attentie en structurele verandering in een perspectivische
wolk. Centraal staat het reconfigureren en ervaren van perspectief in een gro-
ter systemisch netwerk van perspectief.

De verwantschap tussen evolutietheorie en perspectivisme is onmiskenbaar.
Reconfiguratie van het netwerk is verwant aan chromosomale crossing over.
Wat een soort is in de biologie, is een generieke (soortspecifieke) notie in per-
spectief. Noties ontstaan vanwege selectie in een perspectivische omgeving:
alleen dat perspectief resteert dat geschikt blijkt ‘om te’. En verschillende
noties kunnen van eenzelfde notie afstammen. Meer specifiek delen ze dan
een flink stuk van hun perspectief, maar verschillen ze ook op delen van hun
perspectief (als twee deels overlappende cirkels). Merk op dat dit analoog is
aan de wijze waarop soorten met een gemeenschappelijke afstamming genen
delen.

Het is alleszins mogelijk het perspectivisme door te trekken tot een pan-
perspectivisme** (zie voor een verkenning van de grenzen het hoofdstuk
Sluitsteen). Immers, mijn hond Sam dicht ik ook perspectief toe en waar
natuurwetenschappers het boek van de natuur lezen (Isaac Newton), lezen ze
datvolgens het perspectivisme steeds weer in termen van perspectief. Voor de

225 Charles Darwin, On the origin of species, London 1859.
226 Panperspectivisme: de kosmos, het integrale al is een immer reconfigurerend weefsel van
perspectief.



Perspectivisme vergeleken

bedoeling van dit boek is het voldoende om het perspectivisme te beperken
tot menselijk ervaren>.

Perspectief ontstaat ‘om te’. Het is een intrigerende gedachte dat het leren,
de ontwikkeling van de notie ‘tafel’ of ‘stad’ of ‘maatschappelijke praktijk’ of
‘mens’ op vergelijkbare wijze evolueert in termen van perspectief en ervaren
als pakweg een dolfijn of een vink in termen van genen en hun expressie.
Perspectief dat werkt, dat leidt van minder gewenste tot meer gewenste situ-
aties, krijgt een vaste plek in ons perspectivische netwerk. Hoe sterker de
verbetering of hoe vaker te gebruiken, des te dominanter is dat perspectief
aanwezig. Perspectief dat leidt van gewenste tot ongewenste situaties wordt
op vergelijkbare wijze opgenomen. Dat heb je liever niet, dus wil je het graag
herkennen als het zich dreigt te voltrekken. Perspectief dat tot geen enkele
onderscheidende ervaring leidt, dat komt eenvoudigweg in de perspectivi-
sche structuur niet tot uiting. Wat werkt slaat neer, wat niet werkt niet. En
maken we fouten, dan worden we afgestraft door onze omgeving.

Het perspectivisme heeft, samenvattend, evolutionaire trekjes. De paradox
is dat de evolutietheorie zich afspeelt in perspectief. De ongrijpbare wil die
onvoorspelbaar in ons opkomt en de vele initiatieven die dDas, die onbegre-
pen wereld buiten ons aller ervaring, ons steeds maar weer in het gezicht
gooit, vormen de wisselende omgeving waarmee het perspectief zich te ver-
zoenen heeft.

Mee te verzoenen en niet aan te passen! Hierin wijkt het perspectivisme af
van de evolutietheorie. In de evolutietheorie is de omgeving als matrix waar-
aan aangepast wordt gekend, het is een positivistische notie. Wie kent niet
de soms tenenkrommende commentaarstem bij natuurdocumentaires, die
ieder dier, iedere plant, zelfs vele fysieke processen menselijke motieven toe-
dienen. Allemaal ultieme projectie.

Waar in de evolutietheorie iets zich aanpast aan een steeds vaststaande geken-
de omgeving, speelt een actorspecifieke wolk van perspectief een wonderlijk
flexibel spel, waarbij het zich soms aanpast aan de wil of de omgeving, maar
soms ook de wil en de omgeving radicaal anders kan interpreteren. Denk
hierbij ook terug aan de vergissing als venster op de ‘objectieve werkelijkheid’
aan de rechterkant. De pendant hiervan aan de linkerkant is dat een opko-
mende wil, een aandrift, psychologisch en sociaal getemd en veranderd kan
worden. Of dat een actor door introspectie een zaak anders gaat zien. Daarom

227 Nadrukkelijk inclusief wat wij ervaren van het ervaren van dieren. Ook daar heeft de mens
zijn verantwoordelijkheid.

273



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

274

is co-evolutie (co-organisatie) de term die perspectivisch gesproken beter op
zijn plaats is. De maatschappij is een co-evoluerend geheel van perspectivi-
sche actoren.

Neurologisch connectionisme

Het perspectivisme heeft ook een onmiskenbare verwantschap met hoe
tegenwoordig in connectionistische termen wordt gedacht over de werking
van de hersenen in individuele mensen. Hersenen zijn netwerken van neuro-
nen, met elkaar verbonden door middel van dendrieten en kenmerken zich
door hersenactiviteit: delen van dit neuronennetwerk zijn actief en het net-
werk herarrangeert zich. Ook perspectief vormt netwerken en de focus van
een bewustzijn licht op als hersenactiviteit. Het perspectievennetwerk recon-
figureert zich bij confronterend ervaren. De overeenkomst is dus zeker sig-
nificant.

Maar het filosofische vertrekpunt van mijn werkwijze is radicaal anders dan
de wijze waarop het huidige onderzoek aan hersenen plaats vindt en dan spe-
cifiek de wijze waarop gepoogd wordt het denken te doorgronden door de her-
senen beter te begrijpen. Ik kijk niet naar hersenen om het proces van denken
te begrijpen. Deze materialistische route (materie brengt het denken voort)
heeft oppervlakkig gesproken zeker zijn pragmatische successen, de correla-
ties tussen hersenactiviteiten en typen van gedachten zijn significant en ver-
schillende pragmatische resultaten worden nu reeds geboekt. Een werkbare
route naar het doorgronden van het denken biedt zij, althans dat vermoed ik,
niet. De positie van het perspectivisme is dat het materiéle domein met daarin
ook menselijke hersenen aan de uiterste rechterzijde van het integrale wereld-
spectrum emergeert uit het gezamenlijk ervaren van perspectief. Het schijnt
me een fundamentele fout om te proberen uit het materiéle (uiterst rechter
gedeelte van het wereldspectrum) juist het denken (het bij uitstek particuliere
ervaren, geheel aan de linkerzijde) te reconstrueren.

Een vergelijking maakt dit punt wellicht nog duidelijker. Als een auto bestaat
uit een motor, chassis en wielen, dan kan iemand kijkend naar de wielen wel-
licht enige assumpties doen over hoe het geheel eruit zou moeten zien. Dat is
in wezen immers ook wat ik doe als ik het wereldspectrum beschrijf. Geen
mens kan dit integraal ervaren! Maar het chassis volledig en correct recon-
strueren, dat lukt op basis hiervan niet, hoe goed je ook je best doet. Op een-
zelfde wijze dekken de materiéle hersenen per definitie slechts een gedeelte
van de rechterkant van het wereldspectrum, terwijl een mens het hele spec-



Perspectivisme vergeleken

trum bestrijkt; van de meest intieme gedachte helemaal links tot aan de her-
senen als een grijze brei in de gedeelde wereld helemaal rechts.

Laat ik het argument tot aan het paradoxale doortrekken. Stel dat het bestu-
deren van de hersenen zou kunnen leiden tot het volledig doorgronden van
iemands gedachten. De consequentie is dan dat de maatschappelijke plurifor-
miteit ten aanzien van het gedachtendeel tussen beschouwer(s) en de eigenaar
van die gedachten verdwijnt. Ze vormen dan samen een groep, een nieuwe
identiteit. Maar de kern van het wereldspectrum is nu juist dat mentaal cor-
respondeert met dat deel van het perspectief dat particulier is en materieel met
datgene wat gedeeld wordt of kan worden. Zouden we gedachten ultiem gaan
delen, dan zouden we ze moeten beschouwen als onderdeel van de gedeelde
wereld. Het mentale raakt dan zijn oorspronkelijke betekenis geheel en al
kwijt; het zou radicaal van pragmatische aard veranderen. En daarom biedt
het gedeelde materialisme perspectivisch gezien geen enkel zicht op het inte-
graal doorgronden van het particuliere denken. Het kan wel een isomorfie op
hoofdlijnen verkennen. Maar het meest eigene van het denken, namelijk dat
het particulier is, verdwijnt onvermijdelijk als we het gaan delen.

De omgekeerde redenering geldt dan vanzelfsprekend ook. Al denkend kun-
nen we het materiéle domein nooit helemaal doorgronden. Iets wordt immers
pas materieel als het al gedeeld is en dan is de grondslag van het denken, het
private, volledig uit beeld verdwenen. Zoals ik al eerder in De maatschappij als
multi-actor praktijk in andere woorden heb betoogd, is het volstrekt onmoge-
lijk om vanuit het materiéle het mentale te doorgronden en andersom.

Een andere intrigerende vraag geinspireerd door zowel het evolutionaire den-
ken als het connectionisme is of er sprake is van groei van het perspectivi-
sche netwerk. Is groei nodig om te leren? Tot op zekere hoogte wellicht wel,
maar gegeven de enorme hoeveelheden en diversiteit van perspectief zou het
ook met alleen reconfiguratie (recombinatie) wel kunnen lukken. De genen-
pool van de mens is immers ook beperkt en leidt tot een verrassende veelheid
aan expressies. Hetzelfde geldt in de scheikunde voor het ‘periodiek systeem
van elementen’: met behulp van de atomen kunnen ontelbare andere stoffen
(moleculen) samengesteld worden22,

Perspectief neemt dan niet in aantal en basisaard toe, alleen de wijze van
arrangeren verandert door middel van reconfiguratie (zie ook confronterend

228 Het grote verschil met perspectiefis dat genen en elementen ontologisch bepaald zijn: ze
gelden op een bepaalde schaal in tijd en ruimte. Perspectief is recursief en systemisch, en
kan daardoor tijd en ruimte constitueren.

275



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

276

ervaren). Vele connectionistische en evolutionaire experimenten met een
computer suggereren dat dit zonder meer kan. Ons bewustzijn groeit dan niet
perspectivisch gesproken, het wordt alleen beter in staat ‘om te’ overleven.
Dat past wonderwel bij de observatie dat onze hersenen ook niet meegroeien
met onze toenemende ervaring gedurende ons leven.

Valt het perspectivisme te bewijzen?

Het recursief perspectivisme richt zich op alles wat ervaren wordt. Psycholo-
gie, sociologie en fysica, tijd en ruimte en vele andere noties rusten op per-
spectivische grondslag. Het biedt een recursieve, systemische bouwsteen,
een radicaal unificerend perspectivisch kader. Het recursief perspectivisme
is hiermee onmiskenbaar pretentieus. De afgelopen twintig jaar heb ik regel-
matig momenten van aarzeling gehad bij het steeds verder ontwikkelen ervan.
Maar mijn drijfveer is dat ik denk dat het maatschappelijk een uiterst zinvolle
route is. Ook onze integrale maatschappij (en de verbetering daarvan) omvat
immers alles wat ervaren wordt. Het radicaal perspectivisme is niet anders
dan congruent met zijn onderwerp in dit opzicht en dat is wel het minste wat
je van een adequate aanpak eisen mag. Juist op de integrale maatschappelijke
schaal zijn consistente samenhangende kaders nog schaars. Een legitieme
vraagis dan evengoed of zo’n integraal perspectivisch kader eigenlijk nog wel
te bewijzen valt. Die vraag zal ik hieronder verkennen.

Het perspectivisme is axiomatisch

Het perspectivisme heeft een sterk axiomatische signatuur. De definitie van
perspectief wordt geponeerd als een axioma®*. Zijn systemische, recursieve
en reconfigurerende structuur geldt als verder axiomatisch uitgangspunt van
het perspectivisme. Vanuit dit axiomatische kader ontstaat aansluitend alles
wat ervaren wordt, alles wat er is en wordt.

Voor mijzelf is perspectief overigens veel meer dan axiomatisch. Ik ervaar
onze maatschappij inmiddels in perspectief. Daar heb ik vele jaren over
gedaan en als ik aan een ander toelicht wat perspectief'is, gebruik ik als een
van de eerste stapstenen toch deze axiomatische verheldering. Formeel kun je
axioma’s niet bewijzen; ze worden als uitgangspunt geponeerd, hooguit zijn
axioma’s onderling redundant of inconsistent. De axiomatische basis van het

229 Eenaxioma is een niet bewezen, maar als grondslag dienende stelling.



Perspectivisme vergeleken

perspectivisme onttrekt zich daarmee aan formele bewijsvoering. Dat is ove-
rigens minder benauwend dan het lijkt. Ook de aanname in de natuurweten-
schappen dat er materiéle deeltjes bestaan valt formeel niet te bewijzen. ‘Ja,
maar dat hoeft toch ook niet’, zult u zeggen, ‘we ervaren die deeltjes of materie
toch sensorisch, bijvoorbeeld als we eraan meten?’ Welnu, datzelfde geldt ook
voor perspectief. Ieder perspectief dat ik ervaar, wordt door mij ervaren. Er is
geen enkele reden om meer te twijfelen aan het perspectief ‘stap in auto; rij te
hard door bocht; eindig tegen boom’, dan aan het bestaan van fysische deeltjes.
Samenvattend: er is geen hoop op bewijsbaarheid van deze kant.

Het perspectivisme is pre-ontologisch

De ontologie is de tak van de filosofie die de zijnden aan onderzoek onder-
werpt, onder meer door te proberen deze te classificeren®°. Juist dat maakt
het perspectivisme naast axiomatisch ook nog eens pre-ontologisch: alles wat
ervaren wordt, alles wat er is en wordt kan immers op zijn beurt begrepen
worden als bestaand uit en voortkomend uit perspectief. Dit uitgangspunt,
de wortel van het radicaal perspectivisme zelf, onttrekt zich daarmee ook aan
ontologische bewijsvoering. Zie ook de subparagraaf Structuur en betekenis in
deze filosofie in het hoofdstuk Een fenomenaal conflict.

Het perspectivisme is pre-empirisch

Axiomatisch, pre-ontologisch, het klinkt allemaal wat slapjes. Je moet maar
aannemen dat dat wonderlijke recursieve perspectief er is. Is het perspec-
tivisme hiermee niet verworden tot een volledig theoretisch artikel? Moge-
lijk, maar een theorie kun je wellicht wetenschappelijk bewijzen. Laten we die
invalshoek eens verkennen.

Een wetenschappelijke theorie is een abstractie van waarnemingen in de
empirie, de zintuiglijk waarneembare werkelijkheid. Een theorie brengt
samenhang in empirische waarnemingen. Nieuwe empirische waarnemin-
gen verificeren (onderbouwen, versterken) de theorie als ze ermee in overeen-
stemming zijn. Ze falsificeren (ontkrachten) daarentegen de theorie als ze
ermee in tegenstelling zijn (de falsificatie-eis van Popper).

230 Vanuit een perspectivische optiek vertegenwoordigt het begrip ‘zijnden’ — in zoverre het
geassocieerd wordt met dat wat erin de gedeelde wereld is —slechts een klein gedeelte van
het maatschappelijk relevante geheel, het is een pars pro toto. Dat maakt het wereldspec-
trum duidelijk.

277



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

278

De grote kracht van Einsteins relativiteitstheorie was dat hij empirisch toets-
bare voorspellingen gaf die aansluitend vastgesteld konden worden. Daarmee
wint een theorie enorm in aanzien!

Het recursief perspectivisme gaat aan de notie van empirische werkelijk-
heid vooraf. Het is pre-empirisch. De gedeelde wereld bestaat immers niet op
voorhand, maar ontstaat uit het (diffuse, maatschappelijke) perspectivische
proces dat we allen met elkaar doormaken. Gedeeld is wat wij allen ervaren.
De gedeelde wereld, de habitat van de empirie, wordt steeds uit perspectief
geboren aan de rechterkant van het wereldspectrum.

Ik ben ooit opgeleid als chemicus en verbaasde me altijd enorm over de con-
sistentie waarmee mijn collega’s in de reageerbuis keken, zichzelf daarmee
en passant buiten beeld plaatsend. Natuurlijk leven we samen in een gedeelde
wereld en de natuurwetenschapper onderzoekt de wereld die we allemaal
kunnen ervaren. Maar de positivist ontkent zijn eigen mentaliteit, zijn eigen
particulariteit, zijn eigen identiteit.

Juist ook de empirische wetenschappen tonen bij uitstek dat ieder maatschap-
pelijk discours zowel particuliere, sociale als materiéle aspecten omvat: dat
het hele wereldspectrum een voordurende dans is. De strijd tussen de aanhan-
gers van verschillende scholen, de (slechts deels inhoudelijke) botsing tussen de
ego’s van verschillende wetenschappelijke kopstukken en mindere goden, dat
alles vormt immers het kloppende hart van de vooruitgang in de empirische
wetenschappen'.

Wereldverbeteren overstijgt wetenschappelijke vermogens

De onvermijdelijke conclusie is dit. Het recursief perspectivisme is noch for-
meel, noch ontologisch, noch empirisch-wetenschappelijk te bewijzen. Ik
schreef'hetal in de persoonlijke inleiding: dit is geen wetenschappelijk boek.
Dat schreef ik niet als diskwalificatie. Wetenschap richt zich op naspeelbare

231 Zie ook Thomas Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, 1962. Kuhn wordt overigens vaak
een kapitale cirkelredenering verweten. De portee is dat hij enerzijds een paradigma zag
als een denkwijze die het werken van mensen beinvloedt en anderzijds een groep mensen
als dragers van een paradigma voorstelde. Ik vermoed sterk dat hier van een cirkelredene-
ring helemaal geen sprake is. Net zomin als dat een model en een referent, of een vader en
een kind een cirkelredenering impliceren, geldt dit voor de dragers van een paradigma en
de invloed van een paradigma op zijn dragers. De een impliceert de ander, dat is alles wat
je ervan zeggen kunt. Zie ook de paradoxale oplossing van het magistrale conflict.



Perspectivisme vergeleken

kennis die we kunnen delen van een wereld die we kunnen delen2. We spre-
ken af om op een bepaalde manier (met methoden en/of instrumenten) naar
een bepaald iets (onderwerp) te kijken en als we dan hetzelfde zien (ervaren)
zijn de onderwerpen vanuit die optiek hetzelfde.

Maar hetrecursief perspectivisme en specifiek het wereldspectrum toont glas-
helder aan dat onze maatschappij juist ook grotendeels bestaat bij de gratie
van perspectief dat we in hoofdzaak niet delen en waarin we juist van elkaar
verschillen. Dat is een maatschappelijke noodzakelijkheid, dat vormt immers
de kern van maatschappelijke pluriformiteit.

Paradoxaal genoeg sterft in een volledig gedeeld wereldbeeld de confronte-
rende ervaring, de maatschappelijke pluriformiteit en dus de integrale maat-
schappij. Er zijn geen scheurtjes te bespeuren, het bewuste ervaren stopt, we
zinken weg in onderbewustzijn en zijn dan maatschappelijk dood. Het fas-
cisme, het communisme, de staatsgodsdiensten; het zijn alle tussenstadia in
dit proces van ontmanteling van pluriformiteit, die overigens als door een
natuurwet weer maatschappelijk gekeerd werden.

De conclusie is daarom dat maatschappelijke verbetering de vermogens van
het wetenschappelijke metier overstijgt. Zoals het radicaal perspectivisme
aspecten omvat die geen wetenschappelijke toetsing toelaten, zo kan de
wetenschap in zijn eentje de maatschappij niet verbeteren. Dat is ook de reden
dat we maatschappelijke leiders en wetenschappers van elkaar onderschei-
den®33, ook al zijn er goede voorbeelden van mensen die delen van beide sferen
pogen te omvatten.

De rol van wetenschap in wereldverbeteren

In wereldverbeteren zijn er evengoed twee hele cruciale rollen weggelegd voor
de wetenschap. Dat zijn de kennis inbrengende rol en de pragmatisch validerende
rol. Eerst de kennisinbrengende rol. De maatschappelijke praktijk is inherent
pluriform. Maar dat betekent beslist niet dat de grenzen die aangeven waarin
weverschillen nietverschuiven. Mensen kunnen elkaarimmers informeren en
overtuigen. De kracht van een wetenschappelijke aanpak boven bijvoorbeeld
een maatschappelijk opportunistische benadering, is dat zij conclusies ont-
wikkelt die voor anderen naspeelbaar zijn. Haar resultaten hebben hierdoor
een hogere objectiverende zeggingskracht dan bijvoorbeeld een vrijblijvende

232 Feitelijk constitueert het perspectief dat we delen (en waarvan we weten dat we het delen)
de wereld die we delen.
233 Plato’s koning-filosoof, ik heb toch echt mijn twijfels.

279



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

280

mening of overtuiging. Deze rol spoort met de natuurwetenschappelijke kijk
op wetenschap. Wetenschap is zo gezien een wapen tegen opportunisme, ook
al kan het slechts op onderdelen van de maatschappelijke verbeterpraktijk
ingezet worden.

Ten tweede kan de wetenschap onderzoeken of bepaalde manieren om de
wereld te verbeteren ook daadwerkelijk beter werken dan andere manieren,
daarbij rekening houdend met de ervaring van de betrokkenen en de mate
waarin iets beter werkt. Wetenschappelijk bewijs geeft niet aan of iets waar
is, maar kan wel degelijk argumenten inbrengen voor de pragmatische kracht
van de ene aanpak boven de andere. Een aanpak die, hoe subjectief dan ook,
vaker bevestigd wordt in zijn resultaten dan een andere wint zo wel degelijk
aan maatschappelijke plausibiliteit. Deze rol spoort met een sociaalweten-
schappelijke kijk.

Hoe is het perspectivisme dan wel te bewijzen?

Ik startte deze paragraaf met de vraag of het recursief perspectivisme te
bewijzen valt. Formeel niet en wetenschappelijk niet, zoveel is duidelijk. Maar
dat ligt aan het onderwerp dat het perspectivisme tot zijn domein rekent:
alles wat ervaren wordt. Dat is het domein van de maatschappelijke praktijk.
Wetenschap schiet ten principale tekort, het is niet anders.

Kijken we naar de natuurwetenschappen, het bastion van wetenschappelijke
bewijsbaarheid, dan vinden we daar overigens ook vele noties die niet bewijs-
baar zijn. Ik noem slechts de noties van tijd en ruimte en materie. ‘Ja, maar
die zijn er toch gewoon? Die kan ik toch ervaren?’, zegt u nu misschien. Wel-
nu, dat zeg ik van perspectief ook. Vrijwel ieder voorbeeld van perspectief dat
ik genoemd heb in dit boek had u ook kunnen ervaren.

Een voordeel van recursief perspectivisme boven materialisme en relati-
visme is dat het zowel in de gedeelde als de ongedeelde wereld, als in alle
partieel gedeelde werelden daar tussenin zijn pragmatische kracht inzetten
kan. Ik sluit deze paragraaf daarom af met het benoemen van twee manieren
waarop de pragmatische kracht van het perspectivisme getoetst kan worden.
Die pragmatische maatschappelijke kracht is immers zijn grote toegevoegde
waarde: recursief perspectivisme opent de deuren naar maatschappelijk per-
spectief.

Allereerst kunnen we vaststellen in welke mate het perspectivisme een unifi-
cerend kader biedt voor wat we ervaren. Dit is een maat voor de verklarende
pragmatische kracht van het perspectivisme. Alles is perspectief, alles wordt
in perspectief en ik heb in dit boek proberen te onderbouwen dat dit voor



Perspectivisme vergeleken

vele geheel verschillende noties, waaronder ook niet de minste filosofische
splijtzwammen, geldt. Het perspectivisme brengt al die noties op één grond-
slag. Het mentale, sociale en fysieke, de mens en de wereld, subjectiviteit en
objectiviteit, tijd en ruimte, zijn en worden, emergentie en doelgerichtheid,
het abstracte en concrete, het grote en kleine, het model en zijn referent,
het geanticipeerde en het confronterende, de wijnfles en de kurkentrekker,
om maar enkele noties te noemen. Dat vind ik intrigerend en bijzonder. Dat
alleen biedt voor mij al een motivatie om het recursief perspectivisme serieus
verder te onderzoeken.

Aan de andere kant moeten verregaande abstracties ook gewoon zo werken:
met zo weinig mogelijk fenomenen zoveel mogelijk andere verschijnselen zo
pragmatisch mogelijk beschrijven, dat is wellicht het beste wat wij mensen
vermogen. Perspectief is een uiterst vergaande abstractie. Het onderscheidt
slechts de uitgangssituatie, de verandering en de resulterende situatie; en dat
dan systemisch, recursief. Dit boek onderbouwt dat zeer veel ervaringsnoties
daadwerkelijk hiermee beschreven kunnen worden. Alle wellicht? Ach, dat is
weer zo’n universeel begrip. Laten we zeggen: heel erg veel, waaronder niet de
minste zoals maatschappelijk perspectief.

Het is zaak onze maatschappelijke misstanden op te vatten als multi-actor
praktijken en deze onder te brengen in daadwerkelijk maatschappelijk verbe-
terperspectief. Dan kan de verbetering zich voltrekken.

Het recursief perspectivisme, pragmatisch bij uitstek, zal zijn maatschap-
pelijke waarde moeten gaan aantonen in vergelijking met andere mogelijke
aanpakken. Daarvoor zijn een perspectivische maatschappelijke ethiek en
een pragmatische richtlijn uiterst nuttig: de onderwerpen van het tweede en
derde deel van de serie Samenleving in perspectief. Een aanpak voor de verbetering
van maatschappelijke praktijken.

281






Sluitsteen

De centrale vraag van dit eerste deel luidt>3+: wat betekent het om als plurifor-
me mensen samen te leven in een gedeelde wereld? Een eerste antwoord komt
vaak neer op een betoog over mensen in de wereld: denkende, kennende,
levende mensen in een gedeelde, fysieke wereld. Niemand zal dit common sense
beeld in eerste instantie verwerpen. Maar een star mens-wereld dualisme valt
maatschappelijk gezien niet vol te houden, zoveel maakt het perspectivisme
wel duidelijk. Dat doet geen recht aan de steeds maar wisselende maatschap-
pelijke pluriformiteit.

Twee onbegrepen actoren

Bewustzijnen doorkruisen met het grootste gemak het wereldspectrum en
ervaren tegelijkertijd slechts een band daarvan. Zelfs van de ‘gedeelde’ wereld
overzien we allen maar een hele kleine fractie. Zeg nu zelf, wat weet u nu van
een dorpje in de Sahara, van Zeggekorfslakjes of van de Andromedanevel?
Welk deel van het aardoppervlak heeft u met uw voeten beroerd? En van het
heelal? Zo gedeeld is zelfs die integrale gedeelde wereld niet.

Van bewustzijnen die waaieren van links naar rechts valt echter moeilijk een
begrijpelijke maatschappij te maken. Dat heb ik heel radicaal doorvertaald in
een filosofie van de maatschappelijke praktijk. De maatschappij is een amo-
rele multi-actor praktijk. Maatschappelijk perspectief plaatst actoren in soci-
ale praktijken.

Maar niet het gehele wereldspectrum kan begrepen worden als sociale acto-
ren. Met een bakker (en iedere andere actor op een tussenpositie van het
spectrum) kun je regulier sociaal verkeer aangaan. Op grond van complexe
analogieredeneringen heb je er verwachtingen van. Je kunt ermee praten,

234 Ten minste, als we de ethische component nog even laten liggen tot in Deel 2: Ethiek.

283



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

284

onderhandelen, vergaderen, afspraken maken, ruzie maken, contracten slui-
ten, samenwerken, samenleven, een sociale praktijk vormen.

Een

gedeelde
wereld

Zo’n 7 miljard
individuen
(particuliere sferen)

Voor de wil en de wereld buiten ons geldt dat niet. We kunnen de wil bijsturen
en de omgeving aanpassen. Maar in zijn uiterste essentie overkomt de wil een
actor, net zoals de materiéle wereld ons allen overkomt; denk aan het weer,
een ongeluk of een onverwachte komeet. Daarmee bedoel ik overigens op
geen enkele manier dat een actor alles maar moet doen wat de wil in hem
laat opkomen of dat een mens niet verantwoordelijk zou zijn voor het fysieke
geweld dat hij een ander aandoet.

Als de wil een actor verandert, is er immers nog steeds de identiteit van deze
actor, zijn eigen particuliere sfeer, waarin hij kan afwegen of het wel sociaal is
daarmee iets te doen. Want dat is de plek waar de wil zich uit: in de identiteit,
de meest eigene sfeer van een actor.

Als je per ongeluk iemand in zijn gezicht raakt, heet dat niet voor niets een
ongeluk: dat vindt zijn oorsprong niet in die identiteit. Allemaal willen we
wel eens iemand anders iets aandoen, maar het gros van deze situaties resul-
teert gelukkig in iets anders, mensen zien vaak van hun opwellingen af. Op
vergelijkbare wijze kun je een ander verantwoordelijk houden voor materiéle
veranderingen. Als een andere intentionele actor ten grondslag ligt aan een



Sluitsteen

kogel of het verlenen van hulp, had deze dat immers ook kunnen nalaten.
Deze actor is hiervoor dus oorzakelijk verantwoordelijk. Daarom onderschei-
den we het intentionele handelen (het afvuren van een kogel) van het noodlot
(het inslaan van de bliksem).

De wil kan altijd geleid worden door deze actor, ‘psychologisch gebufferd’,
juist omdat hij optreedt in de identiteit van deze actor. We kunnen op voor-
hand nagaan wat de consequenties zijn van het later actualiseren van gedacht
perspectief. We kunnen zo ons sociale handelen richten in de richting van
een betere wereld. Daarom spreken we van vrije wil. Dat maakt van ons men-
sen morele wezens. Daarom kennen we aan mensen een geweten toe.

Het materiéle en autonome veranderen ontbeert deze faculteiten. Dat is daar-
om, althans in menselijke termen, amoreel. Om deze pragmatische reden
voer ik de oorzaak van de wil en de oorzaak van het autonome materiéle veran-
deren nietals sociale actoren op, maar als twee in hoofdzaak onbegrepen acto-
ren; bronnen van initiatief achter de einders van het wereldspectrum, achter
het zelf en de gedeelde wereld.

dDas

k\ Actor A

Maatschappelijke
praktijk

%;g dDas
Actor B k"v

De vrije wil en het intentionele materiéle veranderen zal ik daarentegen onder-
brengen bij de actoren die het betreft. Dat is niet anders dan de wijze waarop
brood bij de bakker hoort (en ook bij mij). De integrale maatschappelijke
praktijk ontbeert moraliteit omdat hij emergeert uit actoren. Maar al die acto-
ren voor zich zijn moreel en bieden een bron van maatschappelijke potentie.

Bovenstaande figuur toont de speciale positie van de wil en dDas?>35. Dualis-
tisch gesteld werkt de wil steeds van binnen op één individu en de gedeelde

235 De oorsprongvan de wil zou best een continue reeks van kleine willekeurige veranderingen
in ons perspectivische netwerk kunnen zijn, vanwege bijvoorbeeld een verandering in de
hersenen. Dat is niet anders dan het opdoemen van een vlieg in ons blikveld. Hij verandert
dan hoe we ergens tegenaan kijken. Of we daar iets mee doen heeft te maken met onze
psychologische en sociale buffering.

285



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

286

wereld van buiten op alle individuen. De spectrale aard van het wereldspec-
trum laat dan als vanzelf ook actorspecifieke noties van wil en wereld ont-
staan. De maatschappelijke praktijk speelt zich af tussen actoren in hun
gedeelde sferen.

Maatschappelijke situaties en dynamiek in 3D

Beschouwen we een momentopname van het integrale wereldspectrum?°,
dan zien we de maatschappelijke praktijk in een bevroren toestand. We zien
een maatschappelijke situatie, een maatschappelijk heden. Voor de relativist
is, vertrekkend vanuit links, iedere positie meer naar rechts een verdergaan-
de intersubjectieve schijnwerkelijkheid. Voor de positivist is, vertrekkend vanuit
rechts, iedere positie meer naar links een weer mindere subobjectieve echte
wereld.

In zo’n momentopname van het maatschappelijke heden is de tijd op geen
enkele manier terug te vinden. De momentopname toont immers niet hoe het
spectrum van tevoren was of hoe hij zal worden. Hij toont bijvoorbeeld niet
hoe de bewustzijnen van de actoren vroeger waren of in de toekomst zullen
zijn en datzelfde geldt voor de gedeelde wereld. Hij bevriest de maatschappij,
hij zet hem stil.

Achter de limieten links en rechts zit de onbegrepen oorsprong, de drijvende
krachtzo uwil van de tijd. Alle verandering wordt immers primair ervaren als
6f een verandering van subjectieve interpretatie van binnenuit (de wil, links)
of een verandering van de objectieve materiéle omgeving van buitenaf (de
wereld, rechts). Dat geldt voor iedere actor van individueel tot de mensheid.
In het sociale proces kan een verandering van één subjectieve interpretatie
(een mening) steeds breder worden gedeeld. Zo wordt een mening, een inter-
pretatie van één individu langzaam aan een feit. Copernicus weet alles van de
startvan zo’n proces. Maar op dezelfde manier kan maatschappelijk perspec-
tief steeds breder gedeeld gaan worden.

Omgekeerd kan een objectieve waarneming steeds minder breed gedeeld
worden. Een feit wordt zo steeds meer een mening, een interpretatie. Een

236 Beschouw het als een foto: foto’s tonen immers een momentopname van het door allen
gedeelde heden. De perspectivische momentopname wordt echter niet genomen van-
uit een specifiek ruimtelijk standpunt. Al het door mensen gedeelde perspectief staat er
immers op. Het is een tijdelijke momentopname van een integrale ruimte.



Sluitsteen

voorbeeld is het vroegere feit dat de wereld plat was*7 en het middelpunt van
het heelal vormde. Dat is inmiddels zelfs geen mening meer.

Op de kleinste schaal verandert perspectief bij één individu. De wil manifes-
teert zich. Op de grootste schaal verandert het perspectief van onze gedeelde
wereld. De natuurkrachten tonen hun grillen. Daartussenin kunnen actoren,
zelf onderdeel van de maatschappelijke praktijk, van perspectief veranderen.
Het gebeurt vaak dat de leden van één sociale groep vrijwel tegelijkertijd tot
dezelfde perspectiefwijzigingen komen. Ons hele klassikale onderwijs is bij-
voorbeeld op deze notie gebaseerd. Maar ook kunnen er individuen aanslui-
ten of juist uit de groep stappen. Het bovenstaande maakt duidelijk hoe de
perspectivische tijd zijn spectrale spelletje speelt en zo dynamiek veroorzaakt
op allerlei schalen: individueel, actorgewijs (groepsgewijs) en maatschappe-
lijk.

Ik denk dat zowel maatschappelijke situaties als maatschappelijke dynamiek
daarom in essentie in drie perspectivische vrijheidsgraden te vatten zijn.
Alle drie kunnen ze veranderen. Centraal staat de actor: de maatschappij is
immers eerst en vooral een steeds veranderende multi-actor praktijk. De vrij-
heidsgraden zijn dan als volgt opgehangen aan actoren:

1. het perspectiefvan een individuele actor,

2. de groepsgrootte van een actor, en

3. de actorenstructuur van een maatschappelijke praktijk.

Het individu is de kleinste actor. In iedere perspectivische configuratie is zijn
situatie bepaald. Een aantal individuen kunnen een groepsactor samenstel-
len. En verschillende actoren samen vormen een maatschappelijke praktijk.
Wellicht verrast u deze eenvoud. Dat deed hij mij ook. Maar in wezen is het
niet zo heel veel anders dan ons driedimensionale ruimtelijke besef waarin
de tijd zijn materiéle veranderingen schildert. Ook daar volstaan slechts drie
vrijheidsgraden om de hele (materiéle) wereld mee op te spannen. De vierde is
de tijd. De ruimtelijke dimensies zijn nauw met elkaar verbonden. Verander je
ruimtelijk van richting naar één kant, dan veranderen alle andere ruimtelijke
dimensies doorgaans mee.

Ook de drie perspectivische dimensies zijn nauw met elkaar verbonden.
Immers: verandert het perspectief van een individu, dan verlaat hij de groeps-
actor waar dit perspectief onderdeel van uitmaakte. Wellicht treedt hij juist

237 Extrapoleren is natuurlijk gevaarlijk, maar de intrigerende consequentie is dat we mogelijk
ooit de wereld ook niet meer als rond zullen beschouwen.

287



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

288

toe tot een groepsactor waar dit perspectief onderdeel van uitmaakt. Daar-
door verandert doorgaans de actorenstructuur van een maatschappelijke
praktijk. Datzelfde geldt voor de verandering van een groepsactor. Dit vereist
dat individuen hun perspectief veranderen en dat de actorenstructuur waar
deze actor deel van uitmaakt verandert. Tenslotte vereist het veranderen van
een actorenstructuur dat actoren veranderen, wat vereist dat individuen ver-
anderen.

Ik kom in het het derde deel van de serie dat handelt over pragmatiek nog
uitgebreid terug op deze drie vrijheidsgraden en hun rol in het veranderen en
het ontwikkelen van maatschappelijk perspectief.

Het sluiten van het wereldspectrum

Wat er steeds weer opnieuw opdoemt aan de eindjes van het wereldspectrum
is de wil (links) en de gedeelde wereld (rechts). Of daar aan de andere kant van
de wil en de gedeelde wereld nog perspectiefiis, dat is geen kwestie van men-
selijk ervaren meer, dat is een kwestie van geloof. We weten het niet, we kun-
nen het niet weten want we ervaren het niet. Of je daar nu God, natuurkracht,
orde, chaos ofjuist niets vermoedt, het is een kwestie van geloof.

Iets vergelijkbaars geldt overigens ook voor de particuliere sfeer van andere
sociale actoren. Ook daarvoor hebben we geen spatje direct bewijs. Verstokte
behavioristen willen deze trom wel eens roeren, maar alleen het gegeven dat
ze deze trom sociaal roeren is al haast een brevet van onvermogen. Waarom
zou je gelijk willen krijgen als dat gelijk er niet toe doet en de wil niet bestaat?
Waarom zou je je richten op een sfeer die niet bestaat?

Het is gewoon ongelofelijk praktisch om ervan uit te gaan dat andere soci-
ale actoren aan jezelf verwant zijn en over hun eigen perspectief beschikken.
Daarom kun je er sociaal mee verkeren. Het recursief perspectivisme stelt
overigens voor dat dit een omkering van zaken is: je onderkent actoren, ze
emergeren ‘om te’, hun bestaansreden is in de eerste plaats dat je er maat-
schappelijk mee verkeert.

Maar waarom zou dat dan voor die twee sferen achter de einders van het
wereldspectrum niet gelden? Spinoza vereenzelvigde God met de natuur. Ik
vind dat een bijzonder standpunt. Niet omdat ik dat ook zo zie — ik ben veel-
eer een agnost die geraakt wordt door vele grondtonen, waaronder religieuze
en natuurlijke. Maar Spinoza levert hier inspiratie voor het sluiten van het
wereldspectrum.



Sluitsteen

Immers, al die zeven miljard oorsprongen achter de wil>3® en de oorsprong
achter die ene gedeelde wereld zijn zo enorm verwant aan elkaar! Ze zijn in
feite exact hetzelfde, want we weten er helemaal niets van, we kunnen ze niet
ervaren, we kunnen ze slechts vermoeden, duiden.

Wat we er ook van vermoeden of geloven, er is geen enkele reden om de ene
sfeer anders te duiden dan alle 7 miljard anderen. Daarom kunnen we het
wereldspectrum sluiten. Ik buig het wereldspectrum tot een gesloten ring van
actoren (zie figuur). De onbegrijpelijke eindjes vormen samen één sluitsteen.
Deze cirkel is rond (zie onderstaande figuren).

? 1 ?
>

Wat de aard van de sluitsteen is, wie zal het zeggen? We schuiven aan de gren-

zen, psychologen aan de linkerkant, natuurwetenschappers aan de rechter-
kant, religieuzen aan beide kanten. Maar achter de grenzen kunnen we niet
ervaren.

289

7 Miljard

individuen 1 gedeelde wereld

De sluitsteen als bron van tijd en leven
De grenzen van wat we ervaren schuiven steeds op. Nieuwe ervaringen emer-

geren in of buiten de mens als actor. Dat ontmaskert de sluitsteen als de
bron van tijd. De sluitsteen is hiermee ook de bron van leven. Als het ervaren

238 ledere mens zijn eigen oorsprong van de wil.



290

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

volledig stopt, stopt immers het leven. En omgekeerd geldt dat als een kind
geboren wordt, op dat moment de sluitsteen open scheurt en er een nieuw
bewustzijn ontstaat, een nieuwe verbinding tussen links en rechts. Het kind
links begint de brug te slaan met de onbegrijpelijke wereld om hem heen
rechts. En wij anderen beginnen met aan het kind een mentaliteit toe te ken-
nen, dat wat meer is dan zijn of haar fysieke lichaam.

Dat kind was er voorheen nog niet, het komt voort uit die onbegrijpelijke
sluitsteen. Het fysieke kind groeit fysiek, formeert zichzelf uit materie. Voed-
sel, kleding, het wordt overal vandaan gesleept, zoals ik vermoed dat zijn
ervaring zich ook constitueert uit perspectief. Zo geeft het materiéle proces,
immers niets anders dan veranderend, zich verplaatsend gedeeld perspectief,
het voorbeeld van hoe mentaal, particulier perspectief zich reconfigureert.
Het mentale perspectivische proces verloopt immers hetzelfde.

Stoppen we met ervaren, is de scheur weer helemaal dicht, dan blijft ons
lichaam achter in de gedeelde wereld, vergaat eerst tot stof en diffundeert dan
helemaal uit het gedeelde ervaren. Ook datgene wat ons zo menselijk maakt,
onze geest, zal zo verdwijnen. Het leven ontspruit zo aan de sluitsteen, fysiek
en mentaal en verdwijnt er ook weer in.

‘Toch is het zo dat, als wij zelf beter worden, ook ‘de omgeving’ verbetert. Het wordt
tijd eindelijk eens op te houden de schuld apathisch af te wentelen op de omgeving.’
Dostojevski, Woorden als Spiegels



Barst weg

Ik begon dit boek in het hoofdstuk Barst met een hele reeks van tot naden-
ken stemmende, verbazingwekkende, wonderlijke, paradoxale, soms ronduit
confronterende consequenties van het dagelijkse denken over en omgaan met
onze wereld. De filosofie van de praktijk, met zijn perspectivische grondslag
biedt een nieuwe kijk op wat er aan de hand is. Plaats de verhaaltjes-met-barst
in perspectief en de barsten verdwijnen. Hieronder zet ik uiteen hoe. Ik loop
de eerdere barsten één voor één na.

Nijmegen

Fluitend loop ik in Nijmegen door de zwoele zomernacht, op weg naar mijn
vriendin. Het is helemaal geen traject op de stadskaart van Nijmegen dat
ik afleg (ik ken de kaart niet eens). Nee, mijn pad slingert zich van herken-
ningspunt via instructie en activiteit naar ander herkenningspunt. Bij station
linksaf, doorlopen langs spoorlijn over paadje tot aan verharde weg, daar even
naar de spoorlijn lopen en oversteken. Drie dimensies? Mijn neus! Ik ervaar
gewoon wat we inmiddels herkennen als ruimtelijk perspectief.

Toveren

Ook de toverende rare vogel met zijn woeste haardos speelde een perspecti-
visch spelletje met me. Ik anticipeerde zo sterk op het feit dat het zijn potlood
was, die tegen het boek aanstootte, dat ik totaal over het hoofd zag dat het
zijn vingers waren. Het potlood stopte hij achter zijn oor. Ik zag wat ik antici-
peerde, niet wat er gebeurde. Dat ik ernaast zat wist ik pas later, want potlo-
den verdwijnen immers niet vanzelf. Toen kon ik me niet meer concentreren
op waar dat potlood dan wel bleef. Maar wat in al die andere situaties dat ik
ernaast zit en de vergissing ligt niet voor de hand? Dan neem ik gewoon voor
waar aan wat ik ervaar.

201



292

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Zeno

De paradox van Achilles en de schildpad is een van de scherpste verwoordin-
gen van de scheuren in ons tijdelijk-ruimtelijke besef. We overspannen een
ervaring die een aantal keren werkt al denkende tot in het oneindige.

We kunnen steeds sneller hardlopen, steeds knabbelen we een stukje van de
recordtijd af (dit proces is overigens verre van continu of monotoon). Maar we
kunnen ‘in het echt’ niet oneindig doorgaan met het delen van ruimte (AB/c0).
We zetten perspectivisch gezien immers stappen. Maar we overbruggen in het
echt, perspectivisch gesproken, geen steeds kleinere afstanden. In gedachten
kan dat natuurlijk wel, althans, zo is de communis opinio. Welnu, in gedachten
kan het net zo min. Ervaren is beperkt, discreet en krijgt vorm in termen van
perspectief.

Terwijl ik dit schrijf voel ik de slagschaduw van Kant langzaam over mij heen
vallen. In zijn Kritiek van de zuivere rede*® toont hij aan dat als je aan het den-
ken slaat zonder een koppeling met het ervaren, de zaken mislopen. Dat is
wat hierboven ook gebeurt. In hetzelfde werk verbindt hij twee filosofische
scholen, het rationalisme en het empirisme op een eigen manier>+°. Het rati-
onalisme werd in zijn tijd omstreeks 1775 gerepresenteerd door Leibniz en
had als standpunt dat onze verhouding tot de wereld bepaald is door de rede,
het verstand. Het empirisme, met als toenmalige vertegenwoordiger Hume,
stelde dat onze verhouding met de wereld juist gebaseerd is op de ervaring.

Kant stelde in een even unieke als oorspronkelijke redenering dat zowel de
ervaring als de rede ieder voor zich geen kennis kunnen verschaffen over de
wereld. Alleen door hun synthese is kennis mogelijk, aldus Kant. In zijn wel-
licht meest bekende zin formuleerde hij dit als volgt: ‘Gedanke ohne Inhalt
sind Lehr, Anschauungen ohne Begriffe sind Blind+. In deze ene zin wordt
een onderscheid gemaakt tussen waarnemen en denken, ook al hebben ze
elkaar nodig. Een onderscheid dat ik, althans in zijn filosofische oorspron-
kelijkheid moet verwerpen. Het is volgens mij niet zo dat een denkend wezen
zich ‘waarnemend’ verhoudt tot een ‘echte wereld’. Nee, de wereld, uw wereld,
onze wereld, dat is wat ervaren wordt. De noties van de kenner en de fysieke

239 Immanuel Kant, Kritiek van de zuivere rede, Amsterdam 2004.
240 lkvolg hier R. Scruton, Kant, Oxford 1982.
241 Gedachten zonder inhoud zijn leeg, ervaringen zonder gedachten zijn blind.



Barst weg

wereld of welke indeling dan ook*#*, ze zijn filosofisch niet primitief, ze zijn
niet zonder straf te scheiden van het perspectief dat hen constitueert. Zeno
toontaan hoe absurd de consequenties van het radicaal scheiden van denkend
ervaren en handelend ervaren uit kunnen pakken. We geraken onvermijdelijk
in een spagaat tussen denken en handelen.

Ziirich en zo

Je kunt afstand prima uitdrukken in meters, kilometers, lichtjaren. Maar de
praktische relevantie van afstand heb je daarmee niet te pakken. Die is per-
spectivisch van aard en heeft juist te maken met het ervaren van perspectief.
Of iets ver is of niet heeft evenveel te maken met je mogelijkheden de afstand
te overbruggen of met de mogelijkheid je reistijd aangenaam of nuttig te
besteden, als met de ‘objectieve’ afstand. Het is een kwestie van perspectief.

Chocola

En dan de optische illusie. Er bestaan geen verklarende theorieén voor opti-
sche illusies, voor zover ik weet. Dat komt omdat er geen theorieén zijn die
beide ‘werkelijkheden’, de visuele en de nagemeten werkelijkheid met elkaar
in overeenstemming kunnen brengen. Maar waarom zouden we?

We kunnen toch gewoon constateren dat er zonder liniaal een groot verschil
is tussen de beide middelste repen chocolade en bij nameting niet? Dat is toch
niet anders dan dat een expert een bijzonder iets verricht in de ogen van een
leek, maar iets normaals in ogen van zijn vakgenoot? De kwestie is exact het-

242 Als een kenner zich waarnemend verhoudt tot een echte wereld, dan is het de vraag of die
echte wereld dan samenvalt met Kant’s Ding an sich (waarnemen omvat dan alle ervaringen
van de echte wereld) of dat je een fysieke wereld fiir sich waarneemt en erover kunt denken.
Dit onderscheid lijkt triviaal, maar is het beslist niet.

203



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

204

zelfde, perspectivisch gezien. De beide middelste repen bevinden zich in een
ander perspectivisch netwerk en daarom worden ze anders ervaren. Zoals dat
perspectivisch ook verwacht mag worden.

Creativiteit

Creativiteit, de een heeft het, de ander niet. Een sprankelende woordgrap
wordt vanzelf sleets in de herhaling. Creativiteit heeft daarom ermee te
maken dat een bepaalde potentie, een bepaalde perspectivische toekomst
aanwezig is in een bepaalde omgeving, voor iedereen in principe toeganke-
lijk, maar bijna niemand kan die eruit halen. Maar de creatieveling wel. Hij
gaat voor waar weinig anderen zouden kunnen gaan. Zo wordt verf en doek
een Picasso, mits je Picasso bent. Ook humor is net zo’n moeilijk te duiden
fenomeen. Ik denk dat er perspectivisch gezien een mooie theorie van humor
te ontwikkelen valt. De essentie is dit. Door de aanloop van een situatie of
een verhaal wordt een beeld, een perspectivisch beloop geanticipeerd, wat
aansluitend radicaal op zijn kop gezet wordt, het voltrekt zich totaal anders.
Je waande je op bekend terrein en op volstrekt onverwachte wijze neemt het
verhaal een geheel andere, onvoorziene wending. Van anticipatie naar con-
frontatie. Overigens zonder enige echte consequentie. Dat werkt dan op de
lachspieren. Je werd mentaal pootje gelicht, maar het deed geen pijn. Zo ont-
staat een sprankelende woordgrap, als je hem zelf verzint. En daarom is her-
halen niet creatief.

Cultuur

Een bedrijf heeft cultuur, een stad, een volk, zelfs delen van een continent.
Hoe kan een fenomeen als cultuur (van een bedrijf of een volk) zo prominent
aanwezig en tegelijkertijd zo onzichtbaar, gedistribueerd en ongrijpbaar zijn?
Dat heeft met een combinatie van twee zaken te maken. Allereerst de wijze
van verwerven. Je neemt deel aan een sociaal proces (als een bedrijf of een
volk) en zo verwerfje volledig ongestructureerd toch allen eenzelfde wolk van
cultureel perspectief. Daarom is cultuur voor een buitenstaander zo moei-
lijk te verwerven en te begrijpen: een buitenstaander neemt immers niet deel
aan datsociale, ongestructureerde proces. Datverklaart hoe cultuur tot stand
komt. Maar waarom zijn we dan zo blind voor onze eigen cultuur en is de
cultuur van andere sociale groepen juist zo confronterend? Dat komt omdat



Barst weg

onze eigen cultuur uiterst vertrouwd is. Daarom gaan we grotendeels op de
automatische piloot. Cultuur, het is grotendeels iets vrijwel onderbewusts.

Knikkers

Waar zit de identiteit van de fraaie knikker van mijn zoontje? Er in of er
omheen? De knikker is de knikker van mijn zoontje om twee redenen. Ten
eerste is het die specifieke knikker met die specifieke tekening. Die maakt
hem voor mijn zoontje speciaal. Maar er zijn op deze wereld nog veel meer
knikkers met diezelfde (of op zijn minst een sterk vergelijkbare) tekening. Die
bevinden zich echter op een andere plaats. Die van mijn zoontje bevindt zich
in zijn hand. Hij kan ermee knikkeren, hem aan zijn vriendjes laten zien en er
vrij over beschikken. Die knikker is een bont mengsel van perspectief. Deels
is dat eigen aan de knikker, deels heeft dat te maken met zijn verhouding met
mijn zoontje. Ook het perspectief dat de knikker van mijn zoontje consti-
tueert is een bont mengsel van mentaal en fysiek, van ruimtelijk en tijdelijk
bepaald en juist gespreid; hij kan hem morgen op school immers ruilen.

Schaken

Het verschil in niveau tussen gevorderden en echte schaakmeesters wordt
vooral duidelijk onder tijdsdruk: dan presteren de echte meesters veel beter
dan de gevorderde schakers. De schaakmeesters denken, maar volgen ook
hun intuities. De gevorderde schaakt reflectief bewust, de meester ook intui-
tief en soms bijna onbewust.

Taart

Een taart is helemaal geen cirkel. Een cirkel heeft een omtrek van 2nr en je
kunt er meet- en wiskundige zaken mee uitvoeren. Een taart wordt verdeeld
en gegeten op een feest. Dat is geheel ander perspectief. Natuurlijk heeft een
taart grofweg de vorm van een cirkel. Maar daarmee worden op geen enkele
manier de formeel-geometrische eigenschappen van de cirkel bedoeld. En
daarom is een taart prima in stukken te snijden.

295



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

296

Logisch

Als alle mensen sterfelijk zijn (majorpremisse) en Socrates is een mens
(minorpremisse), dan kunt u zelf wel de conclusie trekken. Socrates moet dan
sterfelijk zijn! Perspectivisch gesproken snijdt deze argumentatie geen hout.
Dat komt omdat eeuwige waarheden en zekerheden niet bestaan. Het mens-
zijn is een pluk perspectief, die onder andere ook omvat dat individuele men-
sen sterfelijk zijn. Deze pluk perspectief wordt op Socrates betrokken. En dan
wordt daaruit afgeleid dat Socrates sterfelijk is. Pragmatisch gesproken is dat
een heel slimme zet. Maar met eeuwige waarheid heeft het helaas weinig van
doen. Als we de pluk ‘mens’ op Socrates van toepassing verklaren, besluiten
we daarmee immers tegelijkertijd en impliciet dat hij ook sterfelijk is. Het
enige dat ‘de afleiding’ daar dan nog aan toevoegt, is dat deze verduisterde
consequentie ook expliciet zichtbaar gemaakt wordt.

In principe is hier dus geen sprake van een deductie. Als Socrates geboren is,
eet, slaapt, praat, kortom van alles doet wat alle andere mensen doen, zal hij
ook wel sterfelijk zijn. Maar ervaren hebben we dat nog niet! Ook het syllogis-
me is dus geen tijdloze waarheid. Socrates wordt pas mens door te sterven.

Toeval

Toeval is de ultieme confrontatie: het geconfronteerd worden met perspectief
waarop je op geen enkele manier had kunnen anticiperen.

Van orde, chaos en schepping

Het perspectivisme stelt dat de orde noch in de mens, noch in de omgeving
zit. Orde vooronderstelt altijd een bewustzijn, een subject én een object met
een relatie ertussen. De orde die ervaren wordt slaat altijd een brug tussen
een zelf en iets anders en creéert daarbij allebei. Ik denk niet dat de wereld
geschapen is, ik denk dat de mens-in-de-wereld geschapen wordt, iedere dag,
iedere configuratieslag weer opnieuw. Het Darwinisme is een simplificatie
van dit continue wordingsproces, omdat het de notie van optimalisatie, van
beter en slechter als gegeven vooronderstelt. Maar ook die emergeren!



Barst weg

Tijd

Tijd is uiteengezet als het veranderen van perspectivische positie, zonder over
een mogelijkheid te beschikken weer naar die positie terug te keren. Dat kan
wel, maar dan heet dat ruimte. Tijdelijk en ruimtelijk besef ontstaan zo op het
weefsel van perspectief. Het veranderen van positie gebeurt soms vooral anti-
ciperend, soms vooral confronterend, maar altijd in een mengsel van allebei.
Datverklaart waarom de tijd soms vliegt en soms kruipt.

De atoomklok tikt altijd maar voort, maar dat is dan ook een maatschappe-
lijke notie van tijd, die niks van doen heeft met actorspecifieke intenties, pri-
oriteiten en de wil om het ene te ervaren alvorens het andere zich zal of kan
voltrekken.

Kei

Inderdaad heeft iedere actor zijn eigen kei. Er bestaat globaal overeenstem-
ming over dat perspectief dat te maken heeft met zijn vorm en plaats. Maar
al het perspectief dat te maken heeft met al dan niet voorziene ongelukken,
daarin wijken de diverse keien aanzienlijk van elkaar af!

Stemmingen

Stemmingen, gemoedstoestanden zoals verlies, angst en verliefd zijn, grijpen
rigoureus in in de wijze waarop je je leven beleeft. De perspectivische filosofie
toont dat ze veel beter perspectivisch begrepen worden, dan als neurologi-
sche activiteiten. Het zijn ingrijpende perspectivische veranderingen, die sub-
stantiéle delen van het gehele perspectievennetwerk beinvloeden. Dat is ook
waarom we ze als integraal als gemoedstoestand ervaren.

Op de kermis
Het kind op de kermis ervaart daadwerkelijk een kakofonie van perspectief

en weet niet waar de aandacht op te richten. Daarom grijpt het je hand, het
besteedt het richten van aandacht aan jou uit. Samen kunnen we het wel!

297



208

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Bos (1+2)

Iedere actor loopt in zijn eigen bos, net zoals automobilisten verschillende
keien kunnen zien. De kern van de perspectievenwolk ‘bos’ is voor de meeste
mensen gedeeld, de specifieke invullingen (van de ornitholoog en de hout-
hakker) zijn gedeeld voor ornithologen respectievelijk houthakkers. Het is
niet anders dan het subsidiariteitsbeginsel van de Europese Unie.

Kei (2)

De essentie is hier dat als je meer en meer vertrouwd raakt met bepaalde stuk-
ken perspectief, je je beweegt van onbewust via reflectief bewust en intuitief
bewust naar onbewust. Kortom, we leren. Maar de notie van leren omvat hier
alles wat we ervaren.

Spiegel

De spiegel is een krachtig voorbeeld om de eigenaardigheden van het model-
begrip uit te kunnen leggen. Ik kijk echt naar mijn gezicht. De notie van ruim-
te verdwijnt op dat moment als ervaringsnotie, want pragmatisch doet dat er
niet toe.

Jonge hond

Eenjonge hond. Tien Weken oud, een klein balletje speelsheid. Je denkt eraan
hoe hij naar je toe zal komen draven, straks als je weer thuis bent, nog een
beetje wankel op de poten, je vangt hem dan in je armen. En inderdaad, vrij-
wel zo komt hij op je af en vang je hem. Dit voorbeeld toont hoe denken over
en daadwerkelijk omgaan met daadwerkelijk een flinke pluk perspectief met
elkaar delen. Het verschil zit hem in de plukken perspectief die ze niet delen.
Een wereld van verschil, namelijk de gedeelde wereld.

Baby

Hetvoorbeeld van de baby toont aan hoe een baby het enorme perspectivische
spel doormaaktvan het verwerven van een werkbaar beeld van onze gedeelde
wereld. Iedere keer als ik een baby zie ben ik verbaasd over hoe dicht het per-
spectivisme staat bij ons dagelijks leven. Hoe is het mogelijk dat we allen het



Barst weg

proces van baby tot volwassen mens door hebben moeten maken en dat we
dan toch kunnen vinden dat die gedeelde wereld ‘er gewoon is’?

299






Grondslagen voor de wereldverbeteraar

Hoe kunnen we sociaal samenleven, als pluriforme mensen, in een gedeelde
wereld? De centrale vraag van deze serie bleek een filosofische vraag. Want
wat is immers de mens en wat is zijn wereld? Wat is pluriformiteit? Wat is
samenleven? Wat is een maatschappelijke praktijk en hoe verandert deze?
De wens deze en verwante vragen in samenhang te beantwoorden heeft in het
voorgaande geleid tot een grondige heroverweging van de maatschappelijke
werkelijkheid waarin wij leven. Dit op zijn beurt heeft geleid tot het ontwerp
van een maatschappijbeeld dat daadwerkelijk openstaat voor verbetering: het
recursief perspectivisme.

Het recursief perspectivisme kenmerkt zich vooral vanwege twee eigenschap-
pen: unificerend vermogen en praktische gerichtheid. Juist die combinatie is
bijzonder: doorgaans leidtverregaande abstractie —nodig om geheel verschil-
lende zaken onder één noemer te kunnen brengen — tot praktische inade-
quaatheid. Het recursief perspectivisme maakt dit dilemma hanteerbaar:
vanwege haar recursieve aard kan het op vele werkvelden ingezet worden, van
klein tot groot, van abstract tot concreet en geheel verschillend van elkaar.
Of het nu milieu, de bouw- en woonpraktijk, de zorg, onderwijs, armoedebe-
strijding, voedselvoorziening, mobiliteit, energie- en klimaatvraagstukken
of de financiéle wereld betreft.

Het grote unificerende vermogen blijkt onder meer uit het gegeven dat erkend
lastige dualiteiten als mens en wereld, object en subject, tijd en ruimte, feit
en mening allemaal op dezelfde grondslag ontstaan: recursief perspectief.
Dat heeft nieuw licht geworpen op deze dualiteiten. Mens en wereld bleken
bij nadere beschouwing — vooral in samenhang — problematische noties.
Om pragmatische overwegingen en geheel congruent met hun positie op het
wereldspectrum, is daarom de voorkeur gegeven aan de introductie van per-
spectivische actoren, mensen-in-de-wereld, als bouwsteen van maatschappe-
lijke praktijken.

301



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

Bakker

De praktische gerichtheid zit hem vooral erin dat ieder perspectief geformu-
leerd is rond de notie van verandering. De meest interessante variant voor
deze serie is die van maatschappelijk perspectief, waarmee ook complexere
maatschappelijke praktijken doelgericht veranderd kunnen worden.

Maatschappij met veel
CO: emissie

Maat-
schappelijke
verandering

CO:z Emissieloze
maatschappij

302

Maatschappelijk
zorgsysteem

Maatschappelijk

zorgsysteem
georienteerd op hMaatI—"k georienteerd op
zorgverleners schappelijke zorgontvangers

verandering

\_/'

De route om maatschappelijke praktijken te verbeteren is daarom, in zijn
meest bondige formulering: ontwikkel maatschappelijk multi-actor perspec-
tief. Archimedes schreef: Geef mij een plek om op te staan en ik zal de aarde
bewegen. Het recursief perspectivisme heeft die plek verhelderd. Het samen
ontwikkelen van maatschappelijk perspectief resulteert in de actor die onze
maatschappij verbeteren kan. Als slechts één actor begint met het formule-
ren van maatschappelijk perspectief en daar steeds meer anderen bij betrekt,
kunnen we onze wereld daadwerkelijk veranderen, onze maatschappij daad-
werkelijk verbeteren. Datis geen speculatie, hetis reeds herhaaldelijk gedaan,
op allerlei schalen. Marshallhulp. De pensioenwet van Drees. Live Aid.



Grondslagen voor de wereldverbeteraar

We hebben op sterk vergelijkbare wijze zelfs de aarde van plat rond gemaakt
en uit het midden van het heelal getild. Welk een enorme potentie! Datzelfde
vermogen kunnen we ook inzetten voor het veranderen, verbeteren van maat-
schappelijke praktijken op nog bredere en grotere schaal dan voorheen. Het
doelgericht ontwikkelen van maatschappelijk multi-actor perspectief is een
aanpak met onvermoede potentie voor het verbeteren van onze wereld. Het is
geen eenvoudig pad om te gaan, maar er is geen enkel fundamenteel bezwaar dat
ons in de weg staat.

Dit eerste deel van de serie Samenleving in perspectief heeft de aanpak ver-
der verhelderd: ontwikkel maatschappelijk multi-actor perspectief. Tevens is
de bouwsteen van maatschappelijke verbetering onthuld: de perspectivische
actor, als mens-in-de-wereld.

Dan geldt nog steeds dat wat voor de een een gruwel is, voor de ander het
paradijs inhoudt. Daarom zal deel twee van deze serie ingaan op de heikele
vraag hoe dan maatschappelijk koers te kiezen: maatschappelijke ethiek.
Deel drie zal filosofie en ethiek bundelen tot een pragmatische route. En deel
4, het werkboek, waar nu reeds delen van bestaan, in brochure-, rapport- en
cursusvorm, zal zich richten op die groep waar het werkelijk om draait: de
mensen die aan het front staan van maatschappelijke verbetering. Dat is een
enorm grote groep. Zij omvat politici en bestuurders, managers, docenten,
specialisten, ondernemers, programmaleiders, intermediairs en direc-
teuren. Feitelijk betreft het iedereen die ook maar een vermoeden van een
maatschappelijke verbetering ziet gloren. Zij weten als geen ander hoe weer-
barstig de maatschappelijke praktijk kan zijn. Maar ze hebben een enorm
potentieel in handen: hun bewustzijn en hun vermogen bewustzijnen te
bundelen. Het werkboek biedt hen steun bij het aanscherpen en hanteren
van dit potentieel.

Maatschappelijke praktijken rijzen op en gaan weer ten onder. Dat gaat van-
zelf, daar hoeven we helemaal niets aan te doen. We zijn immers niet alleen
wie we samen zijn, we worden ook wie we samen worden. Onvermijdelijk,
iedere dag weer opnieuw. Maar daar kunnen we beter wel iets aan doen! We
kunnen die verandering wel zeker richten en beinvloeden. Want er is altijd
ruimte voor maatschappelijk perspectief.

303






Dankwoord

Na een lange en gelukkige jeugd ging ik studeren. De onderwerpen waren
boeiend, maar ik heb de eerste jaren ook als een kneedproces ervaren (en
ik had de rol die me het minste lag; die van deeg ...). Zodra ik mijn eigen
afstudeervakken kon kiezen en grotendeels ook invullen schoten motivatie
en resultaten omhoog. Ik kwam na mijn afstuderen te werken bij TNO, een
werkgever die mijn interesse naar kennis in de breedte onderkende en ook
alle kansen bood daar iets mee te doen. Naast mijn werkzaamheden rondde
ik een paar deeltijdstudies en een promotieonderzoek af.

Dank daarom allereerst aan mijn overleden moeder en mijn vader, Annie en
Jan Diepenmaat. Ik heb het al eerder geschreven: een goede start is zoveel
meer dan het halve werk. Dank ook aan docenten die juist in de eerste jaren
weleens gezocht moeten hebben naar mijn motivatie. Dank aan al mijn colle-
ga’s van TNO, van diverse pluimage, ik heb zoveel van jullie geleerd. En dank
aan mijn promotoren, wijlen Wim Harder, en Jacqueline Cramer en Bob Wie-
linga voor de bijzondere combinatie van steun en vrijheid die jullie me gege-
ven hebben. Dit boek is gewoon een consequentie van mijn proefschrift.
Hetwas inmiddels 1998, ik was 35, had béta én gammastudies op zak, weten-
schap én praktijk ervaren. Klaar voor de volgende stap. Ik startte mijn huidige
adviespraktijk: Actors Procesmanagement BV. Vanuit het kleinst mogelijke
bedrijf richt ik me sindsdien op het verbeteren van multi-actor praktijken; de
meest complexe systemen die we kennen. Meteen ben ik toen ook begonnen
met nadenken over de serie Samenleving in perspectief, een serie die reikt van
filosofie tot praktijk.

De meeste praktijkmensen zijn wars van theorie, laat staan van filosofie. En
vele filosofen en theoretici staan juist ver van de praktijk. Waarom ik dan toch
aan deze integrale serie werk? Dat heeft twee redenen. Allereerst denk ik dat
opknippen een slechte voedingsbodem biedt voor een krachtige en effectieve
maatschappelijke aanpak. Dat resulteert in pars pro toto’s, je hebt juist alle
hard nodig, de filosofische, de ethische én de pragmatische modaliteit. Dan
de tweede en belangrijkste reden: de vele mensen met wie ik als practitioner,
als onderzoeker of als docent samenwerk. Met tomeloze inzet werken ze aan

305



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

306

verbetering van maatschappelijke praktijken, ieder vanuit zijn eigen invals-
hoek. Soms gaat dat goed, soms zit het tegen. Ik heb de wijsheid niet in pacht,
maar zie wel dat het zoveel meer in samenhang moet. Ook jullie wil ik daar-
om allen danken, voor jullie voorbeelden en inspiratie. Ik voel me bevoorrecht
dat ik metjullie samen aan zo’n zinvolle taak werken mag.

Een aantal jaren geleden kwam ik in een stroomversnelling bij het werken aan
dit boek. Twee dingen heb ik toen gedaan. Als eerste heb ik mijn oude vriend
en collega Joost Quakernaat gebeld en hem van mijn vermeende vorderingen
op de hoogte gesteld. Joost was al in de late tachtiger en negentiger jaren een
geduchte sparring partner bij de ontwikkeling van de concepten die ten grond-
slag lagen aan mijn proefschrift en die rol nam hij gewoon weer op zich met
dezelfde kwaliteit, intensiteit en welbespraaktheid. Ik kan er veel over zeggen,
maar wat moet ik kiezen? Joost, ik dank je uit de grond van mijn hart.

Als tweede heb ik contact gezocht met Jan Rotmans en Marjan Minnesma
van het Dutch Research Institute For Transitions (DRIFT, onderdeel van de
Faculteit der Sociale Wetenschappen van de Erasmus Universiteit van Rotter-
dam). Ik ben verre van een stereotype wetenschapper; de maatschappelijke
praktijk is me veel te dierbaar en het wetenschappelijke publicatieregime in
Nederland anno 2008 komt me soms wat merkwaardig voor, maar ik wist ook
datjuist de universiteit de atmosfeer en de impulsen biedt om deze cognitieve
activiteit tot een goed einde te kunnen brengen. Ik werd meer dan hartelijk
verwelkomd; en passant kreeg ik een hele nieuwe vrienden- en kennissen-
kring erbij. Het recursief perspectivisme heeft andere grondslagen en put uit
andere bronnen dan transitiemanagement, maar tegelijkertijd is er ook veel
verwantschap en onmiskenbaar betreft het loten op dezelfde onderstam van
maatschappelijke verbetering. Ik ben graag in deeltijd bij jullie aangeschoven
en prijs me gelukkig vele discussies metjullie te kunnen voeren en ervaringen
met jullie te kunnen uitwisselen. Daarom, Jan Rotmans, Marjan Minnesma,
Jord Neuteboom, Harry te Riele, Derk Loorbach, René Kemp, Jos Timmer-
mans, Josée van Eijndhoven, en alle andere collega’s van DRIFT en bredere
KSI-omgeving, vooral ook ‘mijn’ AIO’s en teamleden, een bijzonder woord
van dank, voor alle discussies en gesprekken, jullie zijn erg de moeite waard.
Ook Rob Weterings van TNO mag hier zeker niet ontbreken, en Pieter van
Langen (hoewel geen lid van KSI).

Naarmate het typoscript vorderde nam de discussie en de steun toe. Ik denk
met plezier terug aan vele gesprekken rond de ontwikkeling van dit boek. Twee
licht ik eruit. Het eerste met George Brouwer, Wiep van Bunge en Wouter Pols
in een uitstekend Italiaans restaurant in oro (keuze van George). Ik ben geen



Dankwoord

vakfilosoof, maar iedere intellectuele arbeid heeft zijn filosofische wortels en
zou deze liefst ook moeten benoemen. Voor een seriematige verhandeling
over de maatschappelijke verbeterpraktijk geldt dat eens te meer. Ik heb het
gesprek daar in het restaurant enorm gewaardeerd, vooral ook de oprechte
inspanning van Wiep mij te behoeden voor een vakfilosofische faux pas. Wiep,
George, Wouter, jullie zullen lezen dat het gesprek grote impact heeft gehad;
het integrale werk is scherper geworden, vooral ook in zijn positionering en
doelstelling. Deze zijn nu in lijn met het doel van deze serie in zijn geheel.
Bedankt voor jullie uiterst constructieve bijdragen, ook anderszins.

Het tweede gesprek was met John Grin in een sfeervol etablissement in een
groene polder buiten Amsterdam. Voor mijn gevoel waren we omgeven door
smokkelaars en rovers, er was zelfs sprake van een laaghangende wolk. John,
het was een bijzonder gesprek dat stuiterde van bronnen van inspiratie via
visies op maatschappelijkheid en reflexiviteit (multiple reflectiviteit, zeg ik
dan steevast) naar definities van het actorbegrip. Vooral ook de politieke
dimensie was inspirerend. Over communautarisme en liberalisme, en vooral
over hun overgang in elkaar kun je stevige bomen opzetten. Nog steeds denk
ik met plezier aan dat specifieke gesprek terug, dank daarvoor.

Freek van der Steen van uitgeverij Parthenon dank ik voor zijn professionele
bijdrage aan redactie en uitgave van dit eerste deel, en zijn algehele steun,
moreel en anderszins.

Er zijn verder vele mensen, uit professionele en vriendschappelijke kring,
maar vaak ook gaat dat samen, die ik nog persoonlijk zal bedanken voor hun
specifieke, soms ook indirecte of voor hen onbewuste, maar altijd wezenlijke
bijdrage aan dit boek of deze serie. Ik denk aan vele gezamenlijke autorit-
ten, af'en toe zelfs een treinreis, vele bilaterale en groepsgesprekken. Ik zie af
van een opsomming, dat geeft wellicht meer schade dan voldoening, maar ik
waardeer de inbreng van jullie allen zeer. Dank!

Dan als laatste jullie, Chris, Frank en Hilda. En ook Sam een beetje. Jullie
samen vormen de kern van mijn meest dierbare, waardevolle en eigen maat-
schappelijke praktijkje. Frank en Chris, jullie dank ik voor jullie energie, de
zingeving die jullie als vanzelf met je meebrengen, jullie warmte, jullie frisse
en onbevangen kijk op de wereld, ieder op zijn eigen wijze. Als je niet alert
bent, wordt die kijk met het verstrijken van de jaren steeds minder oorspron-
kelijk, steeds meer ingekapseld, pas daar asjeblieft voor op. Dat ik zo intensief’
doorjullie ogen mee mag kijken heeft me zo enorm geholpen bij het schrijven
van dit boek, maar ook bij al het andere, iedere dag van mijn leven. Hilda, we
hebben zoveel meegemaakt en dat doen we nog steeds, jij en ik. Het is voor

307



308

Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

mij lastig te benoemen waar ik stop en jij begint. Ik weet dat het leven nog
steeds zwaar voor je is, fysiek, af en toe, en dat ik te vaak weg en te vaak aan
het schrijven ben. De vanzelfsprekendheid waarmee jij de spil van ons gezin
bent vind ik fenomenaal. Hilda, je bent de vaste grond waarop ik sta, en je
weet dat het waar is. Dank. Ten slotte Sam. Jou dank ik voor de momenten
dat je met al je vijftig kilo’s op mijn voeten neerstort en me aansluitend met je
grote bruine ogen vol vertrouwen aankijkt. Niemand heeft zo zeker geweten
dat ik dit boek kon schrijven als jij.

Henk Diepenmaat,
oktober 2008, Zeist




Index

A

Archimedes 81, 191, 302

Arendt, H. 44, 81, 84, 87, 130, 150,
174, 192

Aristoteles 58-60, 177, 180, 190

B
Brentano, F. 33, 101-103
Brundtland 20, 21, 72

C
Copernicus 99, 100, 246, 286

D

Darwin, Ch. 272, 296
Descartes, R. 33,99
Dewey, J. 33
Dostojevski, F. 290
Duns Scotus, J. 188

E
Einstein, A. 115, 142, 204, 240, 253,

277
Epicurus 239, 252

G
Godel, K. 147
Gore, A. 169

H

Heidegger, M. 25, 33, 44, 81, 83, 101,
108, 111, 133, 140, 102, 164,
168, 176, 212, 250, 254, 250,

Heisenberg, W. 198

Heraclitus 125, 177

Hume, D. 59, 95, 292

Husserl, E. 33

J
James, H. 33

K

Kant, I. 33, 44, 81, 83, 85, 95, 100,
103, 111, 116, 135, 190, 218,
292, 293,

Kuhn, Th. 86, 278

L
Leibniz, G.W. 253, 292

M
Miller, D.W. 126, 190

N
Nagel, T. 86, 99, 101, 181, 182
Nietzsche, F. 92, 182

309



Een filosofie van de maatschappelijke praktijk

310

P

Parmenides 177
Peirce, Ch. 33
Planck, M. 198

Plato 60, 177, 214, 279
Plessner, H. 176
Popper, K. 9, 114, 277
Protagoras 176

R
Rorty, R. 33, 78, 86, 128

S

Safranski, R. 101, 108, 176
Schopenhauer, A. 44, 81, 84, 174
Scruton, R. 292

Searle, J. 99

Socrates 58-60, 296

Spinoza, B. 45, 101-103, 288

T
Taylor, Ch. 176, 205, 206, 242

\'
Voltaire 182

Z
Zeno 55,177, 292, 293






Ons land is relatief welvarend en goed georganiseerd. Evengoed vertonen onze
maatschappelijke praktijken soms flinke mankementen. Neem het onderwijs,
de zorg, bouwen, wonen en mobiliteit. En op mondiaal niveau: armoede,
voedselvoorziening, ziekten, energie- en klimaatproblematiek.
Verbeterpogingen smoren vaak in complexiteit en weerbarstigheid ondanks
veel inzet en goede bedoelingen.

Hoe komt dat en wat kunnen we daaraan doen? Deze vragen staan centraal in
de serie Samenleving in perspectief. Procesmanager Henk Diepenmaat ontvouwt
in een drieluik — een filosofisch, ethisch en pragmatisch deel — zijn bijdrage aan
het antwoord: het recursief perspectivisme. Een werkboek, met praktijkmensen
als doelgroep, vertaalt dit naar een actorgestuurde aanpak voor verbetering van
complexe maatschappelijke praktijken.

Dit eerste deel, Een filosofie van de maatschappelijke praktijk legt de grondslag
voor het recursief perspectivisme. Met slechts een in essentie eenvoudige
bouwsteen, het fenomeen perspectief, wordt een nieuwe kijk op onze
maatschappelijke werkelijkheid ontvouwd. Deze wordt door Diepenmaat op
prikkelende wijze en integraal op perspectivische leest geschoeid. Dat leidt
onder meer tot een uiterst kritische analyse van het ontologische onderscheid
tussen mens—wereld, situatie—verandering, feit—-mening, beeld—werkelijkheid,
tijd—ruimte en sociaal—particulier. Zowel een relativistisch als een positivistisch
maatschappijbeeld wordt verworpen. Uit de resulterende scherven wordt

een nieuw en activerend beeld van ons mensen in de wereld samengesteld.
Centraal in deze visie staan perspectivische actoren in concrete maatschappelijke
samenhangen.

Dr Henk Diepenmaat (1962) voert al geruime tijd een praktijk in multi-actor
procesmanagement: Actors Procesmanagement BV (www.actors.nl).

Als denker en doener is hij tevens in deeltijd verbonden aan het

Dutch Research Institute for Transitions (DRIFT) van de Erasmus
Universiteit Rotterdam. Hij is onder meer werkzaam in de

sectoren klimaat en energie, bouw, zorg, onderwijs, mobiliteit

en agro-food.

“Een filosofie van de maatschappelijke praktijk
opent nieuwe vensters op de maatschappelijke
verbeterpraktijk en het geboden uitzicht

is zeer de moeite waard.”

Jacqueline Cramer, minister van VROM



	Lege pagina
	Lege pagina



